


Poste Italiane S.p.A.
Spedizione in Abbonamento Postale
D.L. 353/2003 (conv. in L. 27/02/2004 n.46)
Art. 1 Comma 1 - DCB - Roma

ABBONAMENTO:
Rivista “La Madonna” e adesione al
Collegamento Nazionale Santuari
€ 52,00 da versare sul c/c Postale n. 29561008
intestato a “LA MADONNA”

SEGRETERIA:
Collegamento Nazionale Santuari
presso il Santuario del Divino Amore
Via del Santuario, 10 - 00134 ROMA
tel. 06/713518 - Fax 06/71353304
www.santuariodivinoamore.it
E-mail: info@santuariodivinoamore.it
CNS www.santuari.it

STAMPA:
INTERSTAMPA s.r.l.
Via Barbana, 33 - 00142 Roma
Tel. 06/5403349 - Fax 06/54074182
www.interstampa.it - info@interstampa.it

Finito di stampare
nel mese di maggio 2005

ANNO LII - N. 2 - 2005
Rivista di cultura mariana (bimestrale)

Organo del Collegamento Nazionale Santuari
Fondata nel 1953

DIRETTORE:
Don Pasquale Silla

DIRETTORE RESPONSABILE:
Carlo Sabatini

REDAZIONE:
Alberto Rum, Lorenzo M. Vatti,

Daminelli Giuseppe, Cumerlato Guido

EDITRICE:
OPERA MADONNA DIVINO AMORE SECONDA S.R.L.

Via Ardeatina 1221, 00134 Roma
Tel. 06.713518

Autorizzazione del Tribunale di Roma
n. 57 del 17/2/1987

Con approvazione ecclesiastica
€ 5,10 (IVA compresa)

la Madonna

Lasciate, miei carissimi fratelli
e sorelle, che io renda con in-

timo trasporto, in compagnia e a
conforto della vostra fede, la mia te-
stimonianza di fede nella Santissi-
ma Eucaristia. “Ave, verum corpus
natum de Maria Virgine, / vere pas-
sim, immolatum, in cruce pro no-
mine!”. Qui c’è il tesoro della Chie-
sa, il cuore del mondo, il pegno del
traguardo a cui ciascun uomo, an-
che inconsapevolmente, anela. Mi-
stero grande, che ci supera, certo, e
mette a dura prova la capacità della
nostra mente di andare oltre le ap-
parenze. Qui i nostri sensi fallisco-
no — « visus, tactus, gustus in tè falli-
tur», è detto nell’inno Adoro te devo-
te —, ma la sola fede, radicata nella
parola di Cristo a noi consegnata
dagli Apostoli, ci basta. Lasciate
che, come Pietro alla fine del dis-
corso eucaristico nel Vangelo di
Giovanni, io ripeta a Cristo a, a no-
me di tutta la Chiesa, a nome di cia-

scuno di voi: “Signore, da chi an-
dremo? Tu hai parole di vita etena”
(Gv 6,68). 

Mettiamoci in ascolto di Maria
Santissima, nella quale il Mistero
eucaristico appare, più che in ogni
altro, come mistero di luce. Guardan-
do a lei conosciamo la forza trasfor-
mante che l’Eucaristia possiede. In lei
vediamo il mondo rinnovato nell’a-
more.

Nell’umile segno del pane e del
vino, transustanziati nel suo corpo
e nel suo sangue. Cristo cammina
con noi, quale nostra forza e nostro
viatico, e ci rende per tutti testimo-
ni di speranza. Se di fronte a questo
Mistero la ragione sperimenta i suoi
limiti, il cuore illuminato dalla gra-
zia dello Spirito Santo intuisce bene
come atteggiarsi, inabissandosi nel-
l’adorazione e in un amore senza li-
miti.

ECCLESIA DE EUCHARESTIA N. 59-62



La Madonna  1

Alla Vergina Madre di

Dio, che ha accompa-

gnato con la sua silenziosa pre-

senza i passi della Chiesa na-

scente e ha confortato la fede de-

gli Apostoli, affido tutti noi e le

attese, le speranze e le preoccu-

pazioni dell’intera comunità dei

cristiani. Sotto la materna prote-

zione di Maria, Mater Ecclesiae,

vi invito a camminare docili e

obbedienti alla voce del suo di-

vin Figlio e nostro Signore Gesù

Cristo. Invocandone il costante

patrocinio, imparto di cuore la

Benedizione Apostolica a ognu-

no di voi e a quanti alle vostre

cure pastorali.

Dal discorso di Benedetto XVI

al Collegio Cardinalizio nella Sala

Clementina (22 aprile 2005)

“E io ti dico: Tu sei Pietro e su questa Pie-
tro edificherò la mia chiesa e le porte degli in-
feri non prevarranno contro di essa. A te darò
le chiavi del regno dei cieli, e tutto ciò che
scioglierai sulla terra sarà sciolto nei cieli”

Mt 16, 15-19

25 APRILE 2005: Habemus Papam
Cardinale Joseph Ratzinger

BENEDETTO XVI



2 La Madonna

“La venerazione a Maria è la via più sicura e più bre-
ve per arrivare a una concreta vicinanza con Cristo. Meditan-
do la sua vita in ogni sua fase, apprendiamo che cosa signifi-
ca vivere per Cristo e con Cristo nella quotidianità, in una
realtà che anche quando è priva di esuberanza conosce però
una perfetta prossimità interiore a Cristo. Contemplando
resistenza di Maria noi ci disponiamo anche a imparare, sia
pure nell’oscurità imposta alla nostra fede, come in ogni
istante bisogna essere preparati, dato che Gesù può all’im-
provviso esigere da noi qualcosa.

Le preghiere mariane più conosciute ci conducono
sempre a questa concreta prossimità col Signore e con l’inte-
ro mistero della redenzione”.

............
“La devozione mariana si manterrà sempre nella tensione

tra razionalità teologica e affettività credente. Ciò è nella sua
essenza e si tratta quindi di non lasciare atrofizzare nessuno
dei due aspetti: di non dimenticare nell’affettività il metro
obiettivo della ratio, ma anche di non soffocare nell’obiettività
di una fede in ricerca il cuore che vede spesso più in là del
semplice intelletto. Non per niente i padri hanno preso Mt 5,
8 come base del loro insegnamento teologico sulla conoscen-
za: « Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio”: l’organo per
vedere Dio è il cuore purificato. Potrebbe spettare alla devo-
zione mariana operare il risveglio del cuore e la sua purifica-
zione nella fede. Se la disgrazia dell’uomo di oggi è sempre di
più quella di cadere o nel puro bios o nella pura razionalità, la
devozione a Maria può agire in senso contrario a una simile
“decomposizione” dell’umano e aiutare, partendo dal cuore, a
ritrovare nel mezzo l’unità”. 

Da “Joseph Ratzinger – Hans Urs Von Balthasar, Maria, Chiesa
nascente. Edizioni Paoline 1981”

Considerazioni 
del Cardinale Joseph Ratzinger



... Ma io sono sempre Totus Tuus!”- Così
scrisse Giovanni Paolo II, dopo l’intervento di tra-
cheotomia, cui era stato sottoposto, volendo, con
queste parole rinnovare, teneramente e vigorosa-
mente, il suo filiale abbandono nelle mani della
Madre del Signore...

Ora, dal Cielo, dove l’abbiamo accompagnato
con la nostra preghiera fiduciosa, Egli, che fu testi-
mone e maestro incomparabile di vera devozione
alla Vergine santa, continuerà a dirci che “Maria,
l’eccelsa Figlia di Sion, aiuta tutti i suoi figli -
dovunque e comunque vivono - a trovare in Cristo
la via verso la casa del Padre”
(Redemptoris Mater 47). Conti-
nuerà, quindi, ad esortarci a
vivere noi pure quel suo affida-
mento filiale a Maria, Madre
della Chiesa e Regina dei Santi.
Tale invito Egli rivolgerà a noi,
additandoci il bei mosaico della
Mater Ecclesiae che si vede sul-
la facciata superiore dei Palazzi
Apostolici, nello spigolo del
Palazzo del Maggiordomo, e che
si affaccia verso la Basilica e ver-
so il grande piazzale. Quel
mosaico - che è un rifacimento
dell’antico affresco che si trova
sopra l’altare della “Cappella

della Colonna”, in San Pietro, riporta in basso lo
stemma papale di Giovanni Paolo II, con la scritta
del suo motto “Totus Tuus” e, alla base, il titolo
mariano “Mater Ecclesiae”.. Fu posto lì per volon-
tà di Giovanni Paolo II, dopo l’attentato del 13
Maggio 1981, perché la Vergine Santa fosse ono-
rata anche in Piazza San Pietro. “Nel magnificen-
te contesto berniniano di San Pietro mancava
un’immagine della Madonna”, dirà Giovanni
Paolo II il giorno della inaugurazione, 1’8 dicem-
bre 1981.

Dal santuario del cielo, dove contempli il
Volto del Cristo risorto e della
sua dolcissima Madre, non
dimenticare, caro Santo Padre, i
santuari della nostra terra. Fa’
che ogni pellegrino vi sperimen-
ti la presenza viva e materna di
Maria e a Lei sappia dire con
cuore filiale il tuo Totus Tuus”
sull’esempio di san Bonaventura
e di san Luigi Maria da Mont-
fort: “Sono tutto tuo (Totus tuus
ego sum), o Maria, e quanto ho,
tutto ti appartiene, o Vergine
benedetta sopra ogni cosa. Che io
ti metta come sigillo sul mio cuo-
re, perché il tuo amore è forte
come la morte.

La Madonna  3

1 6  O T T O B R E  1 9 7 8  -  2  A P R I L E  2 0 0 5
Giovanni Paolo II

o...Non si deve cedere di fronte alle ideologie che giustificano 
la possibilità di calpestare la dignità umana 

sulla base della diversità di razza, 
di colore della pelle, di lingua o di religione. 

Rivolgo il presente appello a tutti, 
e particolarmente a coloro che nel nome della religione 

ricorrono alla sopraffazione e al terrorismo... 
IOANNES PAULUS PP. II

27 Anni di Pontificato

“

”



L’incontro di quest’anno conclu-
de un cammino iniziato nel

gennaio 2003 presso il santuario di S.
Gabriele e proseguito nello scorso feb-
braio a Pompei. Mettendo a confronto le
diverse esperienze, senza sminuire le
difficoltà e i problemi, abbiamo cercato
soprattutto di individuare i passi che
aiutano a dare una risposta costruttiva
alla sfida pastorale del confessare oggi
nei santuari. 

Lo abbiamo fatto mettendoci in
discussione noi per primi, essendo con-
vinti che, tra le cause delle attuali diffi-
coltà del sacramento della riconciliazio-
ne, ce ne sono alcune che riguardano
direttamente gli stessi confessori: pre-
parazione, accoglienza, capacità di dia-
logo, aggiornamento teologico-mora-
le… Non sono certamente le uniche e
neppure le più importanti: si pensi ai
numerosi fattori che influiscono sulla
crisi del senso del peccato, ai ritardi e
limiti della catechesi a questo riguardo,
all’ampiezza dei processi di deresponsa-
bilizzazione presenti nel nostro conte-
sto… 

Si tratta di problematiche di ampio
respiro, che chiamano in gioco l’insieme
della programmazione pastorale, a
cominciare dalla catechesi. Sarebbe

4 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I

Corso di 
Aggiornamento 

Morale 
Pastorale

per i Confessori
III ANNO

guidato da
P. SABATINO MAJORANO

Basilica S. Antonio 
di Padova

17 - 19 gennaio 2005
PADOVA

Il sacramento
della 

testimonianza
rinnovata

di SABATINO MAJORANO



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

erroneo pensare di poterle risolvere nei
pochi momenti di una confessione. È
giusto però impegnarsi per migliorare lo
stile e la qualità del nostro ministero di
confessori nei santuari, convinti che
anche a questo riguardo vale la logica
del chicco di grano. 

Occorre un impegno costante di
aggiornamento, di verifica, di rinnova-
mento. I passi vanno fatti senza perdere
mai di vista la specificità del confessare
nei santuari, con le sue luci (radicamen-
to nella pietà popolare, particolari
disponibilità e apertura che il pellegri-
naggio determina…) e le ombre (tempo,
rischio di devozionalismo…).

Muovendoci in questa prospettiva,
abbiamo cercato, in questi anni, di fon-
dere insieme l’approfondimento bibli-
co-teologico con quello più propria-
mente pastorale e morale, lasciandoci
sempre guidare dalla concretezza dei
problemi che maggiormente oggi inter-
pellano le coscienze. Soprattutto ci sia-
mo sforzati di illuminare la nostra mini-
sterialità con la «convinzione» che i
nostri vescovi hanno messo alla base
del cammino della chiesa italiana in
questo decennio: «compito prioritario»
per la Chiesa è «testimoniare la gioia e la
speranza originate dalla fede nel Signore
Gesù Cristo, vivendo nella compagnia
degli uomini, in piena solidarietà con
loro, soprattutto con i più deboli»
(Comunicare il Vangelo in un mondo che
cambia, n. 1). 

Nel primo anno abbiamo polariz-
zato la nostra riflessione intorno al sacra-
mento della guarigione, cercando di com-
prendere il peccato, prima che come col-
pa, come malattia, da cui la misericordia
di Dio, donataci nel sacramento, per-
mette di guarire. In questa luce ci siamo
fermati sulla qualità dell’accoglienza
sacramentale perché possa far speri-

mentare quella gioiosa del Padre in Cri-
sto per lo Spirito. Tra le problematiche
morali, abbiamo privilegiato quelle
riguardanti la vita, riguardo alle quali le
sfide si fanno oggi più pressanti [cf La
Madonna, 51 (2003) n. 2, 21-33].

Nel secondo anno, la prospettiva
prevalente è stata quella della riconcilia-
zione, cercando di approfondire la con-
versione come accoglienza-risposta del-
l’anticipo di misericordia da parte di
Dio, evidenziandone sia la componente
personale che quella comunitaria. 

A livello liturgico-pastorale ci sia-
mo soffermati sul dialogo confessore
penitente, ponendone in risalto le esi-
genze umane e salvifiche. In questa
luce, la riflessione si è poi portata sulle
problematiche della giustizia sociale,
partendo dal presupposto che ogni
autentica conversione esigenze l’impe-
gno per strutture e rapporti riconciliati
nella solidarietà [cf La Madonna 52 (2004)
n. 2, 2-20].

Quest’anno la prospettiva che ci
guiderà sarà quella di un confessare teso
a stimolare e sostenere un impegno rin-
novato di testimonianza in un mondo in
rapido cambiamento. A questo fine: 

* a livello biblico-teologico, cerchere-
mo di approfondire la conversione e la
nostra ministerialità alla luce della chia-
mata battesimale alla santità secondo il
cap. V di Lumen gentium;

* a livello liturgico-pastorale, ci fer-
meremo sulla tematica della soddisfa-
zione o penitenza, approfondendola
nella prospettiva terapeutica di mezzi
per la guarigione e la crescita nel bene;

* a livello problematico, la nostra
riflessione si impegnerà ad approfondi-
re la vita cristiana come testimonianza
nei diversi ambiti, a cominciare da quel-
lo della famiglia (come vocazione e mis-
sione). 

La Madonna  5

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

6 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I

È l’indicazione fondamentale di
Novo millennio ineunte: «In primo luogo
non esito a dire che la prospettiva in cui
deve porsi tutto il cammino pastorale è
quella della santità… Occorre allora
riscoprire, in tutto il suo valore pro-
grammatico, il capitolo V della Costitu-
zione dogmatica sulla Chiesa Lumen
gentium, dedicato alla “vocazione uni-
versale alla santità”… La riscoperta del-
la Chiesa come “mistero”, ossia come
popolo “adunato dall’unità del Padre,
del Figlio e dello Spirito”, non poteva
non comportare anche la riscoperta del-
la sua “santità”, intesa nel senso fonda-
mentale dell’appartenenza a Colui che è
per antonomasia il Santo, il “tre volte
Santo” (cf Is 6,3). Professare la Chiesa
come santa significa additare il suo vol-
to di Sposa di Cristo, per la quale egli si è
donato, proprio al fine di santificarla (cf
Ef 5,25-26). Questo dono di santità, per
così dire, oggettiva, è offerto a ciascun
battezzato. Ma il dono si traduce a sua
volta in un compito, che deve governa-
re l’intera esistenza cristiana: “Questa è
la volontà di Dio, la vostra santificazio-
ne” (1Ts 4,3). È un impegno che non
riguarda solo alcuni cristiani: “Tutti i
fedeli di qualsiasi stato o grado sono
chiamati alla pienezza della vita cristia-
na e alla perfezione della carità”» (n. 30).

Il Papa è consapevole che tutto
questo «potrebbe sembrare, di primo
acchito, qualcosa di scarsamente opera-
tivo». In realtà però «porre la program-
mazione pastorale nel segno della santi-
tà è una scelta gravida di conseguenze.
Significa esprimere la convinzione che,
se il Battesimo è un vero ingresso nella
santità di Dio attraverso l’inserimento in
Cristo e l’inabitazione del suo Spirito,
sarebbe un controsenso accontentarsi di

una vita mediocre, vissuta all’insegna di
un’etica minimalistica e di una religiosi-
tà superficiale. Chiedere a un catecume-
no: “Vuoi ricevere il Battesimo?” signifi-
ca al tempo stesso chiedergli: “Vuoi
diventare santo?”. Significa porre sulla
sua strada il radicalismo del discorso
della Montagna: “Siate perfetti come è
perfetto il Padre vostro celeste” (Mt
5,48)» (n. 31). 

È necessario perciò «riproporre a
tutti con convinzione questa “misura
alta” della vita cristiana ordinaria: tutta la
vita della comunità ecclesiale e delle
famiglie cristiane deve portare in questa
direzione. È però anche evidente che i
percorsi della santità sono personali, ed
esigono una vera e propria pedagogia del-
la santità, che sia capace di adattarsi ai
ritmi delle singole persone. Essa dovrà
integrare le ricchezze della proposta
rivolta a tutti con le forme tradizionali
di aiuto personale e di gruppo e con for-
me più recenti offerte nelle associazioni
e nei movimenti riconosciuti dalla Chie-
sa» (n. 31).

La progettazione pastorale di san-
tuari non può prescindere da questa
scelta di fondo. Occorre invece vederla
come uno stimolo prezioso a far sì che
essi dicano con maggiore chiarezza che
sono innanzitutto “luoghi di santità”. È
una dimensione che i santuari da sem-
pre hanno svolto e che oggi è minaccia-
ta, oltre che dal devozionalismo, dalla
pressione di preoccupazioni “turisti-
che”, che, per quanto legittime, non
devono far perdere al pellegrinaggio i
tratti che lo rendono effettivamente tale. 

Di questa proposta di santità la
celebrazione del sacramento della ricon-
ciliazione deve costituire un momento
privilegiato, perché meglio permette di

1. Una pastorale della santità 



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
realizzare quell’indispensabile «pedago-
gia della santità», che riesce a adeguare
la proposta della «misura alta» della vita
cristiana ai «ritmi della singole perso-
ne». 

È indispensabile, come lo stesso
Giovanni Paolo sottolinea, che ci lascia-
mo costantemente ispirare dalle indica-
zioni del capitolo quinto di Lumen gen-
tium, dedicato alla «vocazione universa-
le alla santità». 

È un capitolo specificamente conci-
liare, dal momento che non era presen-
te nel testo preparatorio. In questo si
arrivava subito a De statibus evangelicae
adquirendae perfectionis (cap. V), richia-
mando, come punto di partenza, la
distinzione tra precetti e consigli: questi
ultimi sono per rendere più spedito e
sicuro, per coloro che lo vogliono, il
cammino della carità che è la pienezza
della legge. 

Fin dalla prima rielaborazione con-
ciliare troviamo introdotto il tema della
vocazione universale alla santità del
popolo di Dio. Il capitolo quarto del
testo rivisto ha infatti come titolo: De
universali vocatione ad sanctitatem in Eccle-
sia. 

Nel testo definitivo il capitolo rela-
tivo alla chiamata universale alla santità
si presenta articolato in quattro paragra-
fi: 39) La santità nella Chiesa; 40) Vocazio-
ne universale alla santità; 41) Multiforme
esercizio della santità; 42) Vie e mezzi di
santità.

È bene rileggere insieme lo svilup-
po delle affermazioni fondamentali. Nel
n. 39 viene sottolineata la santità come
dono e partecipazione che il Padre ci
dona in Cristo per lo Spirito: 

La Chiesa è creduta indefettibil-
mente santa, perché Cristo, il solo san-
to,

* si è dato per essa,

* l’ha amata come sua sposa,
* l’ha unita a sé come suo corpo,
* l’ha riempita dello Spirito Santo;
* perciò tutti i battezzati sono chia-

mati alla santità.
Questa santità

* costantemente si manifesta nei frut-
ti della grazia prodotti dallo Spirito;

* si esprime in varie forme nei fedeli
per la perfezione della carità e la edifica-
zione degli altri;

* in un modo tutto suo proprio si
manifesta nella pratica dei consigli
evangelici.

La pratica dei consigli evangelici
per impulso dello Spirito Santo (sia pri-
vatamente sia in forma istituzionalizza-
ta) costituisce una testimonianza e un
esempio splendidi della sua santità.

Il paragrafo successivo (n. 40), par-
tendo dal fatto che la santità è fonda-
mentalmente dono e partecipazione,
insiste sulla accoglienza/risposta da par-
te di tutti i battezzati: 

La vocazione di tutti i credenti alla
santità deriva da:

* Cristo (maestro, modello, autore e
consumatore della santità) che l’ha pre-
dicata a tutti e ai singoli suoi discepoli;

* ha inviato lo Spirito a tutti, perché li
muova interiormente ad amare Dio e il
prossimo;

* così che nel battesimo, divenuti
veramente figli di Dio, siamo realmente
santi.

Perciò tutti i credenti devono man-
tenere nella loro vita e perfezionare la
santità ricevuta:

* vivendo come si conviene a santi;
* rivestendosi di sentimenti di mise-

ricordia...
* portando i frutti dello Spirito;
* pregando ogni giorno per il perdo-

no.
Tutti i credenti quindi sono chia-

La Madonna  7

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
mati alla pienezza della vita cristiana e
alla perfezione della carità, da cui è pro-
mosso anche un tenore di vita più uma-
no,

* servendosi delle forze ricevute
secondo la misura di doni di Cristo;

* seguendo il suo esempio;
* conformandosi alla sua immagine;
* obbedendo alla volontà del Padre;
* consacrandosi alla lode di Dio e al

servizio del prossimo.
In questa maniera la santità del

popolo di Dio crescerà apportando frut-
ti abbondanti, come è dimostrato dalla
vita di tanti santi e sante.

Benché sia unica (nel suo fonda-
mento, nella sua articolazione fonda-
mentale, nel suo obiettivo), la santità va
esercitata in molteplici forme. È la
preoccupazione del successivo paragra-
fo (n. 41): 

Per nella diversità delle situazioni
di vita e di compiti, una sola è la santità
di coloro che 

* mossi dallo Spirito,
* ubbidienti alla voce del Padre,
* adoranti in spirito Dio Padre,
* seguono Cristo povero, mite e cari-

co della croce,
per essere con lui anche nella glo-

ria.
Perciò ognuno, secondo i propri

doni e compiti, avanza per la via della
fede che accende la speranza e opera
per mezzo della carità.

Alla luce di queste prospettive ven-
gono poi analizzate le diverse compo-
nenti del popolo di Dio, evidenziando
come proprio in ciò che le specifica stia-
no la grazia e la ragione dello specifico
cammino verso l’unica santità.

Infine viene ricordato sintetica-
mente: tutti i fedeli saranno di giorno in
giorno più santificati nelle loro condi-
zioni di vita , nei loro lavori e circostan-

ze e per mezzo di tutte queste cose, se
* ricevono ogni cosa con fede dalle

mani del Padre,
* cooperano con la volontà divina,
* manifestano la carità di Dio nello

stesso servizio temporale.
Nell’ultimo paragrafo del capitolo

(n. 42) la riflessione sul cammino verso
la santità si fa più concreta. Ecco le prin-
cipali affermazioni:

Dio è amore e ha diffuso il suo
amore in noi per lo Spirito: la carità è il
primo e indispensabile dono. Perché
possa crescere e fruttificare, è necessa-
rio

* ascoltare volentieri la parola di Dio;
* coll’aiuto della sua grazia, attuare

la sua volontà;
* partecipare frequentemente ai

sacramenti, soprattutto all’eucaristia e
alla santa liturgia; 

* applicarsi costantemente alla pre-
ghiera, all’abnegazione di sé, all’attivo
servizio dei fratelli, all’esercizio di ogni
virtù.

Tutto questo però deve essere ret-
to, informato e finalizzato dalla carità.

L’amore più grande è dare la vita
per Cristo e per i fratelli:

* Alcuni credenti sono stati e saran-
no ancora chiamati al martirio;

* Tutti però devono essere sempre
pronti a confessare Cristo e a seguirlo
sulla via della croce.

* Il celibato/verginità eccelle tra i
consigli evangelici come segno e stimo-
lo della carità e come speciale sorgente
di spirituale fecondità nel mondo.

* L’umiltà-povertà-ubbidienza del
Cristo è carità, la cui imitazione-testi-
monianza è propria di tutti i credenti,
ma più chiaramente risplende in alcuni
di loro.

Tutti i fedeli sono invitati e tenuti a
tendere alla santità e alla perfezione del

8 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
loro stato, per cui dovranno rettamente
dirigere i propri affetti, affinché l’uso
delle cose di questo mondo e l’attacca-
mento alle ricchezze non impediscano
di tendere alla perfetta carità.

Alla luce di questi dati, la proposta
di vita cristiana che nella celebrazione
del sacramento della riconciliazione cer-
cheremo di proporre ai penitenti, dovrà
dire con chiarezza:

* il fondamento e la prospettiva teo-
logale in cui va posto il tema della santi-
tà, superando le impostazioni moralisti-
che: il nostro impegno scaturisce della
sorpresa amorosa del dono che il Padre
non si stanca di farci in Cristo per lo Spi-
rito. Perciò essa è vocazione di ogni bat-
tezzato;

* la molteplicità di espressione dell’u-
nica santità: ognuno ha un cammino
proprio, doni propri, compiti propri. Va
scartata la rigidità dei metodi, senza
però dimenticarne l’importanza, per
affermare la priorità della guida sempre
nuova dello Spirito;

* la quotidianità come luogo e mezzo
della santità: non ci si fa santi malgrado
che si è immersi nelle mille responsabili-
tà della vita familiare e sociale, ma
mediante tutte queste cose. Ogni propo-
sta di sapore evasivo va scartata con
decisione;

* il significato umano della santità,
dato che da essa «è promosso, anche
nella società terrena, un tenore di vita
più umano» (n. 40); 

* l’importanza di «rettamente dirige-
re i propri affetti, affinché dall’uso delle
cose di questo mondo e dall’attacca-
mento alle ricchezze, contrario allo spi-
rito della povertà evangelica, non siano
impediti di tendere alla carità perfetta»
(n. 42).

Il modello concreto di questa vita
chiamata alla santità non potrà prescin-

dere dai tratti fondamentali che la stessa
Lumen gentium ha delineato nel n. 9,
come essenziali a tutto il nuovo popolo
di Dio : 

* «ha per capo Cristo «dato a morte
per i nostri peccati e risuscitato per la
nostra giustificazione» (Rm 4,25), e che
ora, dopo essersi acquistato un nome
che è al di sopra di ogni altro nome,
regna glorioso in cielo. 

* Ha per condizione la dignità e la
libertà dei figli di Dio, nel cuore dei qua-
li dimora lo Spirito Santo come in un
tempio. 

* Ha per legge il nuovo precetto di
amare come lo stesso Cristo ci ha amati
(cf Gv 13,34). 

* E finalmente, ha per fine il regno di
Dio, incominciato in terra dallo stesso
Dio, e che deve essere ulteriormente
dilatato, finché alla fine dei secoli sia da
lui portato a compimento, quando com-
parirà Cristo, vita nostra (cf Col 3,4) e
«anche le stesse creature saranno libera-
te dalla schiavitù della corruzione per
partecipare alla gloriosa libertà dei figli
di Dio» (Rm 8,21). 

* Perciò il popolo messianico, pur
non comprendendo effettivamente l’u-
niversalità degli uomini e apparendo
talora come un piccolo gregge, costitui-
sce tuttavia per tutta l’umanità il germe
più forte di unità, di speranza e di sal-
vezza. Costituito da Cristo per una
comunione di vita, di carità e di verità,
è pure da lui assunto ad essere stru-
mento della redenzione di tutti e, quale
luce del mondo e sale della terra (cf Mt
5,13-16), è inviato a tutto il mondo».

Questi tratti fondamentali vanno
sviluppati alla luce dell’eucaristia intesa
come «progetto» di vita e di missione (cf
Mane nobiscum Domine, n. 25). Più con-
cretamente, alla luce dello «stupore» del
donarsi radicale di Cristo (cf Ecclesia de

La Madonna  9

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

Nei due incontri precedenti ci sia-
mo fermati soprattutto sulla qualità
umana e liturgica della nostra accoglien-
za (sia come progetto pastorale com-
plessivo del santuario sia specificamente
come modalità della celebrazione) e sul
dialogo con il penitente (visto come
momento privilegiato della formazione
della coscienza). 

Quest’anno proveremo ad appro-
fondire i criteri che devono guidarci nel
suggerire la penitenza o soddisfazione.
Conosciamo tutti il cammino complesso
che la disciplina sacramentale ha com-
piuto a questo riguardo: la pratica esi-
gente e gli interdetti della penitenza
canonica dei primi secoli; il “sommare”
anni e quaresime di quella medioevale;
le «salutari e giuste soddisfazioni, tenu-
to conto della qualità dei peccati e delle
possibilità dei penitenti», indicate da
Tento; la “banalizzazione”, che a volte
riscontriamo nella pratica attuale. 

Provo innanzitutto a schematizza-
re quanto viene ricordato nelle Premesse
del rito rinnovato: 

* «La vera conversione diventa piena

e completa con la soddisfazione per le
colpe commesse, l’emendamento della
vita e la riparazione dei danni arrecati.

* Il genere e la portata della soddisfa-
zione si devono commisurare a ogni sin-
golo penitente, in modo che ognuno
ripari nel settore in cui ha mancato, e
curi il suo male con una medicina effica-
ce. È quindi necessario che la pena sia
davvero rimedio del peccato.

* Così il penitente “dimentico del
passato” (Fil 3,13) s’inserisce con nuovo
impegno nel mistero della salvezza e si
predispone al futuro che lo attende» (n.
6 c). 

Queste affermazioni svelano tutto il
loro significato se proviamo a integrarle
con quanto Reconciliatio et paenitentia
afferma nel contesto di «alcune convin-
zioni fondamentali» che devono ispirare
la ricerca di soluzioni (n. 31): 

* «La soddisfazione è l’atto finale,
che corona il segno sacramentale della
penitenza. In alcuni paesi ciò che il
penitente perdonato e assolto accetta di
compiere dopo aver ricevuto l’assolu-
zione, si chiama appunto penitenza. 

10 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I

2. Penitenze salutari

Eucharistia, n. 6), occorrerà sottolineare:
* il costante grazie, concretizzato in

una tensione di testimonianza e di
annuncio: «incarnare il progetto eucaristi-
co nella vita quotidiana, là dove si lavora
e si vive – in famiglia, a scuola, nella fab-
brica, nelle più diverse condizioni di vita
– significa, tra l’altro, testimoniare che la
realtà umana non si giustifica senza il riferi-
mento al Creatore» (n. 26); 

* una convinta «solidarietà per l’intera
umanità»: «il cristiano che partecipa

all’Eucaristia apprende da essa a farsi pro-
motore di comunione, di pace, di solidarietà, in
tutte le circostanze della vita» (n. 27); 

* il servizio generoso per gli ultimi:
«non possiamo illuderci: dall’amore
vicendevole e, in particolare, dalla solleci-
tudine per chi è nel bisogno saremo rico-
nosciuti come veri discepoli di Cristo (cf
Gv 13,35; Mt 25,31-46). È questo il criterio
in base al quale sarà comprovata l’autenti-
cità delle nostre celebrazioni eucaristiche»
(n. 28). 



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

* Qual è il significato di questa soddi-
sfazione che si presta, o di questa peni-
tenza che si compie? Non è certo il prez-
zo che si paga per il peccato assolto e
per il perdono acquistato: nessun prez-
zo umano può equivalere a ciò che si è
ottenuto, frutto del preziosissimo san-
gue di Cristo. 

* Le opere della soddisfazione - che,
pur conservando un carattere di sempli-
cità e umiltà, dovrebbero essere rese più
espressive di tutto ciò che significano -
vogliono dire alcune cose preziose: 

- esse sono il segno dell’impegno
personale che il cristiano ha assunto con
Dio, nel sacramento, di cominciare un’e-
sistenza nuova (e perciò non dovrebbe-
ro ridursi soltanto ad alcune formule da
recitare, ma consistere in opere di culto,
di carità, di misericordia, di riparazio-
ne);

- includono l’idea che il peccatore
perdonato è capace di unire la sua pro-
pria mortificazione fisica e spirituale,
ricercata o almeno accettata, alla passio-
ne di Gesù che gli ha ottenuto il perdo-
no; 

- ricordano che anche dopo l’asso-
luzione rimane nel cristiano una zona
d’ombra, dovuta alle ferite del peccato,
all’imperfezione dell’amore nel penti-
mento, all’indebolimento delle facoltà
spirituali, in cui opera ancora un foco-
laio infettivo di peccato, che bisogna
sempre combattere con la mortificazio-
ne e la penitenza». 

S. Alfonso insiste sul fatto che indi-
care la soddisfazione o penitenza appar-
tiene al confessore in quanto medico [mi
rifaccio a quanto ho annotato in “Il con-
fessore pastore ideale nelle opere di
Sant’Alfonso”, in Studia Moralia 38
(2000) 321-346]. «Il confessore, scrive
nella Pratica del confessore, affine di ben
curare il suo penitente, dee per prima

informarsi dell’origine e cagioni di tutte
le sue spirituali infermità», per poi «far
la correzione, disporre il penitente
all’assoluzione ed applicargli i rimedi»
(cap. I, n. 6).

Il primo e indispensabile rimedio è
l’apertura alla verità mediante l’ammo-
nizione: «Informatosi il confessore del-
l’origine e della gravezza del male, pro-
ceda a far la dovuta correzione o ammo-
nizione. Sebben egli come padre dee
con carità sentire i penitenti, nulladime-
no è obbligato come medico ad ammo-
nirli e correggerli quanto bisogna… E
ciò è tenuto a farlo anche con persone di
conto, magistrati, principi, sacerdoti,
parrochi e prelati, allorché questi si con-
fessassero di qualche grave mancanza
con poco sentimento» (ivi, n. 7).

Ricorrendo all’autorità di Benedet-
to XIV, Alfonso sottolinea il particolare
valore delle ammonizioni del confesso-
re: esse «sono più efficaci che le predi-
che dal pulpito», perché «il predicatore
non sa le circostanze particolari, come le
conosce il confessore; onde questi assai
meglio può far la correzione ed applica-
re i rimedi al male» (ivi). 

È retta da queste prospettive tera-
peutiche la maniera di affrontare i casi
di ignoranza. Occorre «ammonire chi
sta nell’ignoranza colpevole di qualche
suo obbligo, o sia di legge naturale o
positiva». Quando invece si tratta di
ignoranza incolpevole, allora se «è circa
le cose necessarie alla salvezza, in ogni
conto gliela deve togliere; se poi è d’al-
tra materia, ancorché sia circa i precetti
divini, e ‘1 confessore prudentemente
giudica che l’ammonizione sia per noce-
re al penitente, allora deve farne a meno
e lasciare il penitente, nella sua buona
fede». Il motivo è «perché deesi mag-
giormente evitare il pericolo del peccato
formale che del materiale, mentre Dio

La Madonna  11

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
solamente il formale punisce, poiché da
questo solo si reputa offeso» (ivi, n. 8).

Questo però non vale «quando dal-
l’ignoranza dovesse avvenirne danno al
ben comune, perché allora il confessore,
essendo egli costituito ministro a pro
della repubblica cristiana, è tenuto a
preferire il ben comune al privato del
penitente… onde in ogni conto dee
ammonire i principi, i governatori, i
confessori ed i prelati che mancano al
loro obbligo, perché la loro ignoranza,
sebbene invincibile, sempre sarà di dan-
no alla comunità almeno per lo scanda-
lo»; quando il penitente «interrogasse,
perché allora è obbligato il confessore a
scoprirgli la verità, essendo che in tal
caso l’ignoranza non sarà più affatto
incolpabile»; quando «al penitente tra
breve sia per giovare l’ammonizione,
benché al principio egli non acconsen-
ta» (ivi, n. 9).

In queste stesse prospettive deve
muoversi anche il discernimento nei
riguardi delle penitenze da imporre: «In
fine il confessore dee attendere ad
applicare i rimedi più opportuni alla sal-
vezza del suo penitente, con dargli quel-
la penitenza che più conviene al suo
male, e che all’incontro quegli verosi-
milmente sarà per adempire». Occorre
che esse vengano sempre pensate come
rimedi: «È vero che nel Tridentino (Sess.
14, de Poenit. c. 8) dicesi che la penitenza
dee corrispondere alla qualità de’ delitti,
ma ivi stesso si aggiunge che le peniten-
ze debbono essere pro poenitentium facul-
tate, salutares et convenientes. Salutares,
cioè utili alla salute del penitente; et con-
venientes, cioè proporzionate non solo a’
peccati, ma anche alle forze del peniten-
te. Ond’è che non sono salutari né con-
venienti quelle penitenze a cui i peni-
tenti non sono atti a soggiacere per la
debolezza del loro spirito, poiché allora

queste piuttosto sarebbon cagioni di lor
ruina». La correttezza di questa inter-
pretazione viene fondata nel significato
salvifico del sacramento: «In questo
sagramento più s’intende l’emenda che
la soddisfazione: perciò dice il Rituale
Romano (De sacram. Poenit. 19) che il
confessore nel dar la penitenza dee aver
ragione della disposizione de’ peniten-
ti». Dopo aver ricordato «esser giusta
causa per diminuir la penitenza il giudi-
care che così il penitente resti più affe-
zionato al sagramento», Alfonso può
perciò concludere: «Da tutto ciò si rileva
con quanta imprudenza oprino quei
confessori che ingiungono penitenze
improporzionate alle forze de’ peniten-
ti» (ivi, n. 11-12).

Specificandoli ulteriormente, i
«rimedi» vengono da Alfonso distinti in
«generali... da insinuarsi a tutti» e «par-
ticolari per qualche particolar vizio». È
utile rileggere la presentazione di quelli
generali, che vengono così sintetizzati:
«1) L’amore a Dio, giacché Dio a questo
sol fine ci ha creati; e con ciò diasi ad
intendere la pace che gode chi sta in
grazia di Dio, e l’inferno anticipato che
prova chi vive senza Dio, colla ruina
anche temporale che porta con sé il pec-
cato. 2) Lo spesso raccomandarsi a Dio e
alla Madonna col rosario ogni sera,
all’angelo custode ed a qualche speciale
santo avvocato. 3) La frequenza de’
sagramenti; e che se mai cadono in col-
pa grave, subito si confessino. 4) La con-
siderazione delle massime eterne, e spe-
cialmente della morte; ed a’ padri di
famiglia il far l’orazione mentale ogni
giorno in comune con tutta la casa,
almeno il rosario insieme con tutti i loro
figli. 5) La presenza di Dio in tempo del-
la tentazione, con dire: Dio mi vede. 6)
L’esame di coscienza ogni sera col dolo-
re e proposito. 7) Agli uomini secolari

12 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
l’entrare in qualche pia associazione ed
a’ sacerdoti l’orazione mentale e ‘l rin-
graziamento dopo la Messa; almeno che
si leggano qualche libretto spirituale pri-
ma e dopo d’aver celebrato» (ivi, n. 15». 

Le affermazioni alfonsiane riguarda-
no un contesto socio-religioso ed ecclesia-
le molto diverso dal nostro. Possono però
aiutarci nell’individuare alcuni passi: 

* proporre in maniera più chiara e
convinta il significato autentico della
penitenza o soddisfazione, ponendo in
luce che il perdono gratuito di Dio non
deresponsabilizza l’uomo, ma lo rende
capace e perciò gli chiede di “recupera-
re” il male che le sue scelte negative
hanno introdotto o fortificato nella sua
vita personale, comunitaria, ecclesiale,
sociale… Chi non vuole impegnarsi in
questo “recupero” inganna se stesso:
non ha effettivamente accolto il dono
del perdono; 

* evitare sia le banalizzazioni sia il
rigorismo. Occorre però farlo attraverso
un dialogo rispettoso con il penitente.
Se è vero che in molti fedeli è presente
una visione riduttiva del valore della
penitenza (una preghiera quanto più
breve possibile), è altrettanto vero che
non ci si può limitare ad imporre una
prassi diversa. Anche a questo riguardo
dobbiamo essere coerenti con lo stile del
“camminare insieme” proprio del Cristo
sulla strada di Emmaus; 

* privilegiare la dimensione medici-
nale sia nell’individuazione che nella
proposta della penitenza. Questo a
cominciare dall’ammonizione, che deve
saper fare incontrare al penitente la
verità come verità effettivamente salvifi-
ca. Le penitenze dovranno costituire
come un “ponte” tra il perdono/conver-
sione che si celebra e la vita vissuta. In
questa prospettiva, quando ci si è con-
fessati di peccati che direttamente

riguardano il prossimo, sarebbe oppor-
tuno indicare come penitenza un gesto
che contribuisca a costruire un rapporto
nuovo con l’altro; 

* una maggiore familiarità con la
Parola mi sembra che vada posta al cen-
tro del cammino di conversione e di
guarigione. Troppe volte essa resta
ancora ai margini, anche per l’eccessiva
preoccupazione per devozioni, certa-
mente rispettabili, ma che non devono
far perdere, anzi devono portare alla
centralità della parola. Allo stesso modo
occorre impegnarsi per stimolare mag-
giormente ad una fede adulta, capace di
affrontare in maniera corretta le sfide e
le responsabilità, mediante la lettura e lo
studio. Potremmo chiederci, ad esem-
pio, in quante famiglie è presente il
Catechismo degli adulti? Oppure, quanti
conoscono i testi fondamentali della
dottrina sociale?

* parimenti importante è la preoccu-
pazione per la dimensione comunitaria
della vita cristiana, che le penitenze
dovrebbero spingere a sviluppare. La
nota pastorale Il volto missionario delle
parrocchie in un mondo che cambia deve
stimolarci a una più chiara proposta del-
la necessità di un effettivo inserimento
dei fedeli nella chiesa locale, insistendo
sul fatto che la qualità della vita parroc-
chiale non è solo qualcosa da rivendica-
re, ma prima di tutto qualcosa di cui
sentirsi tutti corresponsabili; 

* soprattutto in quest’anno eucaristi-
co, la partecipazione all’eucaristia domi-
nicale va maggiormente evidenziata:
«La vita della parrocchia ha il suo centro
nel giorno del Signore e l’Eucaristia è il
cuore della domenica. Dobbiamo
“custodire” la domenica, e la domenica
“custodirà” noi e la nostre parrocchie»
(Il volto missionario…, n. 8). È opportuno
soprattutto sottolineare che l’eucaristia

La Madonna  13

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
domenicale è una responsabilità da condi-
videre per la testimonianza in un mondo
secolarizzato; 

* la critica agli stili consumistici va fatta
in maniera che appaia chiaro che è per
una qualità più autentica della vita e per
creare le premesse di una effettiva solida-
rietà, che, partendo dai contesti nei quali si
vive, si apre sugli orizzonti del mondo
intero. Deve essere però sempre evidente
che il valore ultimo è dato dalla partecipa-
zione al mistero della croce del Cristo;

* queste preoccupazioni vanno proiet-

tate in maniera particolare sul rapporto
con i mezzi di comunicazione sociale, per-
ché resti costruttivo e non si trasformi in
una specie di “lavaggio del cervello” o di
“droga” (penso, ad esempio, ad alcuni usi
di internet) che soffoca la stessa voce della
coscienza; 

* l’invito infine a coltivare amicizie che
sostengano nel cammino del bene, a
cominciare da un punto di riferimento o
una guida spirituale. Questo vale per tutte
le fasce di età, ma credo vada soprattutto
sottolineato per gli adolescenti e i giovani. 

La consapevolezza di vivere in
situazione di missione deve oggi con-
trassegnare tutta la pastorale. In realtà,
hanno sintetizzato i nostri vescovi, «non
si può più dare per scontato che tra noi
e attorno a noi, in un crescente plurali-
smo culturale e religioso, sia conosciuto
il Vangelo di Gesù: le parrocchie devono
essere dimore che sanno accogliere e
ascoltare paure e speranze della gente,
domande e attese, anche inespresse, e
che sanno offrire una coraggiosa testi-
monianza e un annuncio credibile della
verità che è Cristo» (Il volto missiona-
rio…, Introduzione, n. 1). 

Per questo «una pastorale tesa uni-
camente alla conservazione della fede e
alla cura della comunità cristiana non
basta più. È necessaria una pastorale mis-
sionaria, che annunci nuovamente il
Vangelo, ne sostenga la trasmissione di
generazione in generazione, vada
incontro agli uomini e alle donne del
nostro tempo testimoniando che anche
oggi è possibile, bello, buono e giusto
vivere l’esistenza umana conformemen-

te al Vangelo e, nel nome del Vangelo,
contribuire a rendere nuova l’intera
società» (ivi, n. 1). 

Si tratta di «una vera e propria “con-
versione”, che riguarda l’insieme della pasto-
rale. La missionarietà, infatti, deriva dallo
sguardo rivolto al centro della fede, cioè
all’evento di Gesù Cristo, il Salvatore di
tutti, e abbraccia l’intera esistenza cristia-
na. Dalla liturgia alla carità, dalla cate-
chesi alla testimonianza della vita, tutto
nella Chiesa deve rendere visibile e rico-
noscibile Cristo Signore» (ivi). 

Questa “conversione” deve con-
trassegnare anche la celebrazione del
sacramento della riconciliazione, soprat-
tutto nei santuari: il dono del perdono
deve tradursi in un cammino di conver-
sione e di crescita nel bene, teso a rende-
re testimoni credibili e significativi. È
una “conversione” che deve riguardare
tutta la nostra ministerialità: linguaggio,
letture, prospettive, contenuti. 

Non è certamente un impegno
facile, anche perché a volte il pellegri-
naggio è motivato dalla ricerca di rispo-

14 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I 3. Un impegno rinnovato di testimonianza



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
ste ad esigenze religiose bisognose di
chiarificazione e di approfondimento.
Vale anche per i santuari quanto i nostri
vescovi affermano della realtà parroc-
chiale: «Ogni sacerdote sa bene quanta
fatica costa far passare dalla domanda
che invoca guarigione, serenità e fiducia
alla forma di esistenza che arrischia l’avven-
tura cristiana. Questo vale non solo per il
servizio agli altri, ma prima ancora per la
scelta vocazionale, la vita della famiglia,
l’onestà nella professione, la testimo-
nianza nella società. La parrocchia mis-
sionaria, per non scadere in sterile retori-
ca, deve servire la vita concreta delle per-
sone, soprattutto la crescita dei ragazzi e
dei giovani, la dignità della donna e la
sua vocazione – tra realizzazione di sé
nel lavoro e nella società e dono di sé nel-
la generazione – e la difficile tenuta delle
famiglie, ricordando che il mistero santo
di Dio raggiunge tutte le persone in ogni
risvolto della loro esistenza». Per questo è
necessario ascoltare e accogliere la perso-
na «negli interrogativi che toccano le
strutture portanti della sua esistenza: gli
affetti, il lavoro, il riposo. Dagli affetti la
persona viene generata nella sua identità
e attraverso le relazioni costruisce l’am-
biente sociale; con il lavoro esprime la
propria capacità creativa e assume

responsabilità verso il mondo; nel riposo
trova spazio per la ricerca dell’equilibrio
e dell’approfondimento del significato
della vita» (ivi, n. 9). 

Decisivo risulterà lo stimolo a una
lettura vocazionale di tutta la vita. Sarebbe
un grave errore se il pellegrinaggio con-
fermasse una prospettiva evasiva della
vita cristiana. Con il suo mistero pasqua-
le, a partire dalla incarnazione, il Cristo
ha reso kairós la nostra storia, la vita di
ognuno di noi, le mille situazioni in cui
essa si sviluppa. 

Lo sguardo del credente non sarà
mai quello del “profeta di sventura”, ma
del profeta guidato dal Consolatore, che
sa fare emergere dalla quotidianità la
possibilità di speranza; sarà lo sguardo
del samaritano, che vive come appello
rivolto a lui personalmente il bisogno del
fratello, non già quello del levita e del
sacerdote che vedono e passano dall’al-
tra parte; sarà lo sguardo di chi, legge
eucaristicamente le diversità, le vive
come reciprocità, sottraendole alla ipote-
ca della conflittualità e della paura. 

Il pellegrinaggio dovrà stimolare
questo sguardo teologale sulla realtà, in
maniera che porti a rituffarsi nella quoti-
dianità, sapendo che in essa si gioca il
Regno di Dio. 

Questo deve valere innanzitutto per
la stessa pratica religiosa, che deve dire
con franchezza lo “stupore” del Dio che in
Cristo ci offre la comunione con sé e ci
rende capaci, grazie alla forza dello Spiri-
to, di rinnovare ogni cosa. La serenità per-
sonale, l’equilibrio, la pace interiore sono
certamente elementi importanti ma sono
frutto di apertura, di liberazione, di con-

versione. Dovremmo essere più consape-
voli e rispondere più costruttivamente al
diffondersi, più o meno esplicito del New
Age, con la sua «tendenza a confondere la
psicologia e la spiritualità», che fa sì che
molte delle pratiche proposte non possa-
no essere considerate come «veramente
preghiera», dato che «riguardano l’intro-
spezione o fusione con l’energia cosmica

3.1. Le dimensioni religiose

La Madonna  15

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
in opposizione al duplice orientamento
della preghiera cristiana che implica sì
introspezione, ma è anche, e soprattutto,
incontro con Dio… la mistica cristiana è
essenzialmente dialogo che implica “un
atteggiamento di conversione, un esodo
dall’io verso il Tu di Dio”» (Gesù Cristo por-
tatore dell’acqua viva, n. 4).

Soprattutto occorre aprire tutta l’e-
sperienza spirituale alla dimensione filia-
le, che in Cristo ci viene comunicata dallo
Spirito, nella ricchezza di prospettiva che
Paolo propone nel capitolo 8 della lettera
ai Romani: 

* liberazione fiduciosa, che rende
capaci di costruire il nuovo: «la legge del-
lo Spirito che dà vita in Cristo Gesù ti ha
liberato dalla legge del peccato e della
morte» (v. 2); 

* affrancamento da ogni genere di
paura: «voi non avete ricevuto uno spiri-
to da schiavi per ricadere nella paura, ma
avete ricevuto uno spirito da figli adottivi
per mezzo del quale gridiamo: Abbà,
Padre!» (v. 15); 

* la lettura pasquale delle difficoltà
presenti che porta a sentirsi in comunio-
ne la speranza che anima tutta la realtà:
«tutta la creazione geme e soffre fino ad
oggi nelle doglie del parto; essa non è la
sola, ma anche noi, che possediamo le
primizie dello Spirito, gemiamo interior-
mente aspettando l’adozione a figli, la
redenzione del nostro corpo» (v. 22-23); 

* la risposta positiva alla stessa nostra
debolezza, dato che «lo Spirito viene in
aiuto alla nostra debolezza, perché nem-
meno sappiamo che cosa sia conveniente
domandare, ma lo Spirito stesso interce-
de con insistenza per noi, con gemiti ine-
sprimibili» (v. 26); 

* trovando così «che tutto concorre al
bene di coloro che amano Dio, che sono
stati chiamati secondo il suo disegno» (v.
28) e scoprendoci in tutte le vicende,

anche quelle più difficili «più che vincito-
ri per virtù di colui che ci ha amati» (v. 37). 

Questa esperienza filiale determine-
rà una prassi religiosa (a partire dalla pre-
ghiera), capace di testimoniare l’autentico
volto di Dio: dono incondizionato e mise-
ricordioso, che vuol portare l’uomo alla
pienezza, partecipandogli la sua stessa
ricchezza divina. È possibile allora far spe-
rimentare l’infondatezza delle tante
“maschere”, che la cultura del sospetto ha
abilmente diffuso, a cominciare da quella
che trasforma Dio in un idolo, geloso dei
propri privilegi divini e perciò in conflitto
con l’uomo, in quanto limite della sua
libertà. Non fa meraviglia allora che chi
vuol vivere finisca per considerarlo come
un impedimento da rimuovere o di cui
disinteressarsi.

Il volto di Dio che conosciamo in Cri-
sto è invece quello di un Dio che non con-
sidera un «tesoro geloso» o un privilegio da
trattenere solo per sé la stessa gloria divina
(cf Fil 2,6): se ne spoglia, si fa simile a noi,
assume la nostra debolezza, perché noi ci
apriamo al suo amore, che vuole renderci
partecipi dell’infinita sua ricchezza. Dio
non è il limite dell’uomo, ma piuttosto la
sua possibilità: «Io sono la via, la verità e la
vita» (Gv 14,6). Anche quando la debolez-
za, l’incertezza, il male si fanno avvertire in
maniera più forte, sappiamo bene che il
rivolgerci al Padre per essere liberati e per-
donati è già preceduto dal fatto che egli per
primo ci corre incontro per accoglierci,
guarirci, far festa (cf Lc 15,11,32). 

La preghiera cristiana farà perciò
sempre riferimento, come a culmine e
fonte all’Eucaristia. Da questa attingerà la
necessità che ogni battezzato si sente
impegnato a partecipare a costruire
comunità cristiane che siano «autentiche
“scuole” di preghiera, dove l’incontro con
Cristo non si esprima soltanto in implora-
zione di aiuto, ma anche in rendimento di

16 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
grazie, lode, adorazione, contemplazione,
ascolto, ardore di affetti, fino ad un vero
“invaghimento” del cuore. Una preghiera
intensa, dunque, che tuttavia non disto-
glie dall’impegno nella storia: aprendo il
cuore all’amore di Dio, lo apre anche all’a-
more dei fratelli, e rende capaci di costrui-
re la storia secondo il disegno di Dio»
(Novo millennio ineunte, n. 33).

Una tale preghiera non resta espe-
rienza privilegiata di pochi momenti, ma
si inserisce come lievito in tutta la vita.
Restano stimolanti alcune affermazioni di
S. Alfonso: «Prendete il costume di par-
largli da solo a solo, familiarmente e con
confidenza ed amore, come ad un vostro
amico, il più caro che avete e che più v’a-
ma». Infatti se è un «grande errore» il
«comparire sempre alla sua presenza
come uno schiavo timido e vergognoso
avanti del suo principe tremando di spa-
vento, maggior errore sarà il pensare che

il conversare con Dio non sia che di tedio
e d’amarezza» (Modo di conversare conti-
nuamente ed alla familiare con Dio, n. 6).

I cammini spirituali diventano oggi
sempre più articolati: accanto ai grandi
filoni della tradizione, si sono aggiunte
le proposte proprie dei movimenti eccle-
siali (da quelli maggiormente diffusi e
già riconosciuti ufficialmente a quelli più
spontanei e circoscritti); non va poi
dimenticato l’influsso di tradizioni cul-
turali e religiose diverse. Occorre che il
confessore non solo rispetti, ma sia
anche pronto a sostenere e incoraggiare
ogni persona nel proprio cammino. Di
qui il bisogno di un costante studio, dato
che lo Spirito suscita incessantemente
nuove realtà. Solo così potremo aiutare il
discernimento delle persone sulle varie
proposte e, soprattutto, mantenerle in
una chiara apertura ecclesiale, che evita
assolutizzazioni e contrapposizioni.

Decisiva è oggi soprattutto la lettura
vocazionale della realtà familiare, confrontata
da sfide impegnative, a tutti i livelli. Il
discorso dovrebbe farsi particolarmente
attento e approfondito, alla luce anche dei
dibattiti che premono a livello culturale e
socio-politico. Mi limito ad alcuni rilievi
che più da vicino riguardano il nostro
ministero di confessori, augurandomi che,
insieme, possiamo poi svilupparli in
maniera adeguata: 

* La prospettiva familiare va vista sem-
pre elemento decisivo della proposta
pastorale: «seguendo il Cristo “venuto” al
mondo “per servire” (Mt 20,28), la chiesa
considera il servizio alla famiglia uno dei
compiti essenziali. In tal senso sia l’uomo

che la famiglia costituiscono la “via della
Chiesa”» (GIOVANNI PAOLO II, Lettera alle
famiglie, n. 2). 

* Occorre poi sviluppare la correttezza
e la significatività del linguaggio con cui
parliamo della famiglia e dei suoi proble-
mi, facendo tesoro del cammino che la
comunità cristiana ha fatto in questi ultimi
decenni. È sufficiente confrontare ciò che
sul matrimonio afferma l’attuale Codice di
Diritto Canonico (lib. VI: De Ecclesiae munere
sanctificandi) con ciò che veniva invece
affermato in quello del 1917 (lib. III: De
rebus): 

Codice 1983
1055: § l. Il patto matrimoniale con

cui l’uomo e la donna stabiliscono tra loro

3.2. La testimonianza familiare 

La Madonna  17

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
la comunità di tutta la vita, per sua natura
ordinata al bene dei coniugi e alla procrea-
zione e educazione della prole, tra i battez-
zati è stato elevato da Cristo Signore alla
dignità di sacramento.

§ 2. Pertanto tra i battezzati non può
sussistere un valido contratto matrimonia-
le, che non sia per ciò stesso sacramento.

Codice 1917
1012: § I. Cristo Signore ha elevato

alla dignità di sacramento lo stesso con-
tratto matrimoniale tra i battezzati.

1056: Le proprietà essenziali del
matrimonio sono l’unità e l’indissolubi-
lità, che nel matrimonio cristiano conse-
guono una peculiare stabilità in ragione
del sacramento.

Can. 1057: § l. L’atto che costituisce
il matrimonio è il consenso delle parti
manifestato legittimamente tra persone
giuridicamente abili; esso non può esse-
re supplito da nessuna potestà.

§ 2. Il consenso matrimoniale è
l’atto della volontà con cui l’uomo e la
donna, con patto irrevocabile, danno e
accettano reciprocamente se stessi per
costituire il matrimonio. 

§ 2. Pertanto tra i battezzati...

Can 1013: § l. Fine primario del
matrimonio è la procreazione e l’educa-
zione della prole; fine secondario il reci-
proco aiuto e il rimedio alla concupi-
scenza.

§ 2. Le proprietà essenziali...

Can 1081: § l. L’atto...

§ 2. Il consenso matrimoniale è l’at-
to della volontà con cui entrambi le par-
ti danno e accettano il diritto sul corpo,
perpetuo e esclusivo, in ordine agli atti
per se capaci di generare la prole. 

* Non si tratta di familismo, tan-
to meno di imporre un modello rigido.
La Chiesa è consapevole che, anche nei
riguardi della realtà familiare, deve
apprendere dalla ricerca faticosa dell’u-
manità, ma anche che ha un importante
contributo da apportare ad essa: un con-
tributo che viene dalla sua esperienza di
umanità illuminata dalle parole del Van-
gelo. Lo fa soprattutto ponendosi come
lievito ed offrendo alcune istanze fon-
damentali (critiche e propositive), che
ritiene indispensabili per la ricerca e la
realizzazione di soluzioni umanamente
valide, chiedendo sempre di essere vigi-
lanti nei riguardi di “scorciatoie” che,
per quanto seducenti nell’immediato,
finiscono con l’aggravare i problemi (si
pensi all’attuale dibattito intorno alle
unioni omosessuali e ai loro diritti). 

* La proposta pastorale deve oggi
dire con maggiore trasparenza la priori-
tà della famiglia nei riguardi di qualsiasi
altra strutturazione sociale: non può
essere pensata come un semplice pro-
dotto della società o della cultura, anche
se è innegabile l’incisività del loro
influsso sulla strutturazione familiare.
Di qui una lettura critica non solo dei
modelli del passato, ma anche di quelli
che oggi vengono maggiormente recla-
mizzati. 

* Il progetto famiglia deve valorizza-
re tutta la ricchezza dell’uomo e della
donna, ponendo alla sua radice: 

- un senso forte della loro pari
dignità che fa sì che la diversità venga
vissuta come reciprocità;

- un’esperienza della libertà nelle
prospettive del dono e dell’accoglienza;

- la consapevolezza di una vocazio-
ne, che significa anticipo del dono di
comunione e di amore e porta a farsi
carico con serenità del ministero che è
proprio della famiglia stessa;

18 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
- l’amore come portante: un amore

che prende sul serio la “rivelazione” e il
“comandamento nuovo” del Cristo nei
riguardi dell’amore. Si progetta perciò
come sacramento.

* Il progetto di vita familiare dovrà
armonizzare i diversi aspetti vocaziona-
li, che Familiaris consortio sintetizza in
questi termini: 

- costruirsi come comunità di persone
(mediazione tra individuale e politico;
libertà come responsabilità; una risposta
qualitativamente umana ai bisogni…); 

- servizio della vita (l’annunzio del
valore della paternità/maternità; pater-
nità e maternità responsabili; il
diritto/dovere all’educazione…);

- servizio alla società (valenza critica
e propositiva; un’opinione pubblica e
una politica in favore della famiglia; i
diritti della famiglia…);

- servizio alla chiesa (la ministerialità
nei riguardi dell’annunzio e della testi-
monianza; la spiritualità coniugale e
familiare; l’impegno pastorale…).

* Quanto alla dinamica spirituale, è
importante non perdere di vista l’indi-
cazione di Gaudium et spes che spinge a
valorizzare soprattutto ciò che è specifi-
co della realtà familiare: l’amore coniu-
gale «unendo assieme valori umani e
divini, conduce gli sposi al libero e
mutuo dono di se stessi, che si esprime
mediante sentimenti e gesti di tenerezza
e pervade tutta quanta la vita dei coniu-
gi anzi, diventa più perfetto e cresce
proprio mediante il generoso suo eserci-
zio. È ben superiore, perciò, alla pura
attrattiva erotica che, egoisticamente
coltivata, presto e miseramente svani-
sce. Questo amore è espresso e svilup-
pato in maniera tutta particolare dall’e-
sercizio degli atti che sono propri del
matrimonio. Ne consegue che gli atti coi
quali i coniugi si uniscono in casta inti-

mità sono onesti e degni; compiuti in
modo veramente umano, favoriscono la
mutua donazione che essi significano ed
arricchiscono vicendevolmente nella
gioia e nella gratitudine gli sposi stessi»
(n. 49). 

* Ugualmente importante è l’altra
indicazione conciliare riguardante la
maniera con la quale proporre la paterni-
tà/maternità responsabile: «Nel compito
di trasmettere la vita umana e di educar-
la, che deve essere considerato come la
loro propria missione, i coniugi sanno di
essere cooperatori dell’amore di Dio
creatore e come suoi interpreti. E perciò
adempiranno il loro dovere con umana e
cristiana responsabilità, e con docile rive-
renza verso Dio, con riflessione e impe-
gno comune si formeranno un retto giu-
dizio, tenendo conto sia del proprio bene
personale che di quello dei figli, tanto di
quelli nati che di quelli che si prevede
nasceranno, valutando le condizioni di
vita del proprio tempo e del proprio sta-
to di vita, tanto nel loro aspetto materia-
le, che spirituale; e, in fine, salvaguar-
dando la scala dei valori del bene della
comunità familiare, della società tempo-
rale e della chiesa. Questo giudizio in
ultima analisi lo devono formulare,
davanti a Dio, gli sposi stessi. Però nella
loro linea di condotta i coniugi cristiani
siano consapevoli che non possono pro-
cedere a loro arbitrio, ma devono sempre
essere retti da una coscienza che si deve
conformare alla legge divina stessa, doci-
li al magistero della chiesa, che in modo
autentico quella legge interpreta alla luce
del vangelo» (n. 50). La coerenza a questa
impostazione della proposta rende più
agevole il far comprendere che la libertà
come discernimento vocazionale, prima
del concepimento, deve essere sempre
pronta a trasformarsi in libertà-acco-
glienza quando ci si trova dinanzi a una

La Madonna  19

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani
nuova vita. Per questo mi sembra però
importante che i discorsi sulla contracce-
zione e sull’aborto (pur essendo di fatto
connessi tra di loro, come ricorda la stes-

sa Evangelium vitae) vengano corretta-
mente collocati: il primo nel contesto del-
l’etica della sessualità, il secondo in quel-
lo dell’etica della vita.

La lettura vocazionale va sviluppata
nei riguardi di tutte le attività lavorative. È
un compito che oggi è diventato più
arduo per il cambiamento e per la globa-
lizzazione che investono il mondo del
lavoro. Fanno giustamente notare i nostri
vescovi: «L’esperienza del lavoro percorre
oggi strade sempre più complesse, a causa
di molteplici fattori, tra i primi quelli
riconducibili alle innovazioni tecnologi-
che e ai processi di globalizzazione. Ci
vogliono competenze che possono essere
assicurate solo da livelli più integrati, dio-
cesani o almeno zonali, e da dedizioni più
specifiche, come quelle promosse dalla
pastorale d’ambiente e dalle esperienze
associative. Lo stesso vale per l’ambito
della responsabilità sociale e della parteci-
pazione alla vita politica. La parrocchia
però deve saper indirizzare, ospitare, lan-
ciare ponti di collegamento. Più al fondo,
deve offrire una visione antropologica di
base, indispensabile per orientare il
discernimento, e un’educazione alle virtù,
che costituiscono l’ancoraggio sicuro
capace di sostenere i comportamenti da
assumere nei luoghi del lavoro e del socia-
le e di dare coerenza alle scelte che, nella
legittima autonomia, i laici devono opera-
re per edificare un mondo impregnato di
Vangelo» (Il volto missionario…, n. 9).

Nel nostro ministero di confessori
non dobbiamo perdere mai di vista questo
contesto, in maniera da contribuire alla
ricerca di risposte positive. Dovremmo
costantemente lasciarci ispirare dalle pro-

spettive ribadite in Christifideles laici, a
cominciare da quelle riguardanti la
dimensione politica: «Per animare cristia-
namente l’ordine temporale, nel senso
detto di servire la persona e la società, i
fedeli laici non possono affatto abdicare alla
partecipazione alla “politica”, ossia alla mol-
teplice e varia azione economica, sociale,
legislativa, amministrativa e culturale,
destinata a promuovere organicamente e
istituzionalmente il bene comune. Come
ripetutamente hanno affermato i Padri
sinodali, tutti e ciascuno hanno diritto e
dovere di partecipare alla politica, sia pure
con diversità e complementarietà di for-
me, livelli, compiti e responsabilità. Le
accuse di arrivismo, di idolatria del pote-
re, di egoismo e di corruzione che non
infrequentemente vengono rivolte agli
uomini del governo, del parlamento, del-
la classe dominante, del partito politico;
come pure l’opinione non poco diffusa
che la politica sia un luogo di necessario
pericolo morale, non giustificano minima-
mente né lo scetticismo né l’assenteismo
dei cristiani per la cosa pubblica» (n. 42). 

In maniera più particolare mi sem-
bra importante che nel nostro ministero
non ci stanchiamo di:

* stimolare a una lettura vocazionale,
che fonda insieme il realismo delle situa-
zioni con la prospettiva di speranza, che
emerge dalla fede nello Spirito che guida i
nostri cammini. In questo contesto è
importante aiutare a superare una preoc-
cupazione troppo individualista, anche se

3.3. Nell’attività lavorativa

20 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

a livello spirituale: il Cristo ci vuole coope-
ratori per l’affermazione del Regno. Ne
deriva che rischiare per il Regno è parte
della prudenza evangelica. Con questo
non si vuole negare la ricchezza della
riflessione teologico-morale sulle “occasio-
ni di peccato”. Essa però deve essere svi-
luppata partendo dal contenuto di appel-
lo (alla presenza, alla condivisione per il
superamento, al farsene carico…) che il
mistero pasquale pone in risalto; 

* aiutare ad affrontare in maniera fidu-
ciosa le tante situazioni di incertezza
dovute alla crescente complessità della
nostra società. Occorre che il confessore
suggerisca i criteri che la grande tradizio-
ne teologico-morale ha elaborato (distin-
zione tra cooperazione formale e coopera-
zione materiale, tra occasione prossima e
remota, minor male in situazione di per-
plessità…). Soprattutto però dovrà insi-
stere sulla costante ricerca del bene, retta
dalla preghiera e dall’ascolto della Parola,
e convinta di non poter prescindere dai
criteri oggettivi di verità; 

* stimolare a una fattiva solidarietà nei
riguardi di coloro che, per obiezione di
coscienza in coerenza con il vangelo,
rischiano di essere emarginati nelle diver-
se professioni. Occorre certamente un
impegno socio-politico per ridisegnare la
società in maniera che nessuno sia costret-
to a subire violenza nella sua coscienza,
ma è altrettanto importante non lasciare
solo chi vive l’obiezione di coscienza; 

* non stancarsi mai di proporre l’ur-
genza di coscienze mature in ambito
socio-politico, nella prospettiva di Gau-
dium et spes: i laici agendo «quali cittadini
del mondo, sia individualmente sia asso-
ciati, non solo rispetteranno le leggi pro-
prie di ciascuna disciplina, ma si sforze-
ranno di acquistare una vera perizia in
quei campi. Daranno volentieri la loro
cooperazione a quanti mirano a identiche

finalità. Nel rispetto delle esigenze della
fede e ripieni della sua forza, escogitino
senza tregua nuove iniziative, ove occor-
ra, e ne assicurino la realizzazione». 

Dai pastori dovranno aspettarsi «luce e
forza spirituale» non già che «siano sem-
pre esperti a tal punto che, ad ogni nuovo
problema che sorge, anche a quelli gravi,
essi possano avere pronta una soluzione
concreta, o che proprio a questo li chiami
la loro missione; assumano invece essi,
piuttosto, la propria responsabilità, alla
luce della sapienza cristiana e facendo
attenzione rispettosa alla dottrina del
magistero». 

E nel caso di diversità nelle conclusioni
pratiche (un fatto che «succede abbastan-
za spesso e legittimamente»), essi devono
ricordare che «nessuno ha il diritto di
rivendicare esclusivamente in favore della
propria opinione l’autorità della Chiesa.
Invece cerchino sempre di illuminarsi
vicendevolmente attraverso un dialogo
sincero, mantenendo sempre la mutua
carità e avendo cura in primo luogo del
bene comune» (n. 43); 

* negli ambiti lavorativi, è indispensa-
bile imparare a mantenere insieme le
istanze del dialogo con quelle dell’annun-
zio. Scrive al riguardo Giovanni Paolo II:
«Per l’efficacia della testimonianza cristia-
na, specie in questi ambiti delicati e con-
troversi, è importante fare un grande sfor-
zo per spiegare adeguatamente i motivi
della posizione della Chiesa, sottolinean-
do soprattutto che non si tratta di impor-
re ai non credenti una prospettiva di fede,
ma di interpretare e difendere i valori
radicati nella natura stessa dell’essere
umano. La carità si farà allora necessaria-
mente servizio alla cultura, alla politica,
all’economia, alla famiglia, perché dap-
pertutto vengano rispettati i principi fon-
damentali dai quali dipende il destino
dell’essere umano e il futuro della civiltà

La Madonna  21

R
E

L
A

Z
IO

N
I



Collegamento Nazionale Santuari Italiani

(Novo millennio ineunte, n. 51); 
* soprattutto bisognerà restare coerenti

con la scelta preferenziale per i poveri,
sapendo bene che «attraverso tale opzio-
ne, si testimonia lo stile dell’amore di Dio,
la sua provvidenza, la sua misericordia, e

in qualche modo si seminano ancora nella
storia quei semi del Regno di Dio che Gesù
stesso pose nella sua vita terrena venendo
incontro a quanti ricorrevano a lui per tut-
te le necessità spirituali e materiali» (Novo
millennio ineunte, n. 49).

1. SUL MINISTERO DELLA RICONCILIAZIONE
AA. VV, Perdono dei peccati e riconciliazione, in Credere oggi, n.
95 (5/1996) 3-96.
AA. VV., Presbiteri e riconciliazione. Il presbitero ministro del
sacramento della Riconciliazione, Ancora, Milano 1986.
AA. VV., Infedeltà e riconciliazione. Itinerario penitenziale per gio-
vani e adulti, Elle Di Ci, Leumann (TO) 1985.
BAGNI A., Il perdono donato. Riscoprire il sacramento della riconci-
liazione, Messaggero, Padova 2004.
BUSCA M., Verso un nuovo sistema penitenziale?Studio sulla rifor-
ma della riconciliazione dei penitenti, Ed. Liturgiche, Roma 2002. 
CHAUVET L.-M. – DE CLERCK P., Il sacramento del perdono tra ieri
ed oggi, Cittadella, Assisi 2002. 
CONTE N., La misericordia del Signore è eterna. Il sacramento del-
la Penitenza e della riconciliazione, Ed. Oftes, Messina 1990.
Convertirci a Dio, gioire nella speranza. Approfondimenti biblici,
meditazioni, sussidi liturgici. A cura del Consiglio ecumenico delle
Chiese, Paoline, Milano 1998.
CUTOLO E., Conversione e penitenza nel pensiero di Papa Vojtyla,
Libr. Ed. Vaticana, Città del Vaticano 1985.
FALSINI R.. La penitenza. Rito e catechesi, Ed. OR, Milano 1990.
FRATTALLONE R., La Direzione Spirituale oggi. Una proposta di
ricomprensione, SEI, Torino 1996. 
GATTI G., Confessare oggi. Un manuale per i confessori, Elle Di Ci,
Leumann 1999.
GERARDI R., Teologia ed etica della penitenza, Dehoniane: Bolo-
gna 1993.
IDE P., È possibile perdonare?, Ancora, Milano 1997.
LÄPPLE A., La confessione una pratica superata?, San Paolo, Cini-
sello Balsamo 1989.
LODI E., Misericordia e perdono nella liturgia, Dehoniane, Bologna
1999.
MAZZA E., La celebrazione della penitenza. Spiritualità e pastora-
le, Dehoniane, Bologna 2001.
MIDALI M. - TONELLI R. (ed.), Giovani e riconciliazione, LAS, Roma
1987.
MORENO V., Il coraggio di pentirsi. Teologia della conversione e del-
la riconciliazione per i cristiani e le chiese d’oggi, Esperienze, Fos-
sano 1990. 
RIZZI G., 20 nuove celebrazioni della festa del perdono, ElleDiCi,
Leumann 2004.
ROUILLARD P., Storia della penitenza dalle origini ai nostri giorni,
Queriniana, Brescia 1999.
SCHALK H., Confessarsi è difficile perché?, Città Nuova, Roma
1989.
SORCI P., La festa del perdono. La parola di Dio nel sacramento
della riconciliazione, Queriniana, Brescia 1998.

SOVERIGO G., Senso di colpa, peccato e confessione. Aspetti psi-
copedagogici, Dehoniane, Bologna 1999.
SPITERIS Y, Salvezza e peccato nella tradizione orientale, Deho-
niane, Bologna 1999.
VAN SCHOOTE J.-P. – SAGNE J.-C., Miseria e misericordia. Perché e
come confessarsi oggi, Ququajon, Magnago (VC) 1992.

2. SULLA REALTÀ FAMILIARE
BONETTI R. (a cura), Teologia nuziale e sacramento degli sposi,
Effatà, Cantalupa (TO) 2003.
BOTERO GIRALDO J. S., La fedeltà coniugale. Un problema d’attua-
lità nella prospettiva del futuro Vivere in, Roma 2003.
Enchiridion sulla famiglia. Documenti magisteriali e pastorali su
famiglia e vita 1965-2004, Dehoniane, Bologna 2004.
GRANDIS G. – TOSONI L., Coniugi in crisi. Matrimoni in difficoltà. Teo-
logia, magistero e pastorale si confrontana, Effatà, Cantalupa (TO)
2003.
NICOLLI S. (a cura), La casa cantiere di santità, Città Nuova, Roma
2004.
PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA FAMIGLIA, Famiglia e questioni etiche,
Dehoniane, Bologna 2004.
ROCCHETTA C., Elogio del litigio di coppia. Per una tenerezza che
perdona, Dehoniane, Bologna 2004.
ROSSI G. (a cura), La famiglia in Europa, Carocci, Roma 2003.

3. SULLE PROBLEMATICHE SOCIALI
CAMPANINI G., Il laico nella Chiesa e nel mondo, Dehoniane, Biolo-
ga 2004.
KERBER W., Etica Sociale. Verso una morale rinnovata dei compor-
tamenti sociali, San Paolo, Cinisello Balsamo 2002. 
LUCIANI A., Catechismo sociale cristiano. Storia, principi e orienta-
menti operativi, San Paolo, Cinisello Balsamo 2000. 
MARZANO F., Economia ed etica: due mondi a confronto, AVE,
Roma 1998.
MASSERONI E., Laici cristiani. Tra identità e nuove sfide, Paoline,
Milano 2004.
MORANDINI S. (a cura), Etica e stili di vita, Gregoriana, Padova
2003. 
SORGE B., Per una civiltà dell’amore, La proposta sociale della
Chiesa, Queriniana, Brescia 1996. 
SALUTATI L., Finanza e debito dei poveri. Una economia istituzio-
nalmente usuraria, Dehoniane, Bologna 2003. 
TOSO M., Umanesimo sociale. Viaggio nella dottrina sociale della
Chiesa e dintorni, Las, Roma 2001. 
ZAMPETTI P. L., La dottrina sociale della Chiesa. Per la salvezza
dell’uomo e del pianeta, San Paolo, Cinisello Balsamo 2003.

22 La Madonna

R
E

L
A

Z
IO

N
I

ALCUNI SUGGERIMENTI BIBLIOGRAFICI 



2 0 0 5  L ’ A N N O  D E L L ’ E U C A R I S T I A

La Madonna  23

L’E
U

C
A

R
IS

T
IA

II
l mistero eucaristico: come ci trova davanti a sé?

come ci definisce? fedeli, entusiasti e rapiti dalla ade-

sione franca e totale al mysterium fidei? incerti e

dubbiosi? pensosi e critici, desiderosi di risolvere in ter-

mini prosaici, demitizzati, come fosse un enigma tormen-

toso da spiegare in una formula facile e comprensibile la

astrusa parola di Cristo: « La mia carne è veramente cibo, e

il mio sangue è veramente bevanda ... le parole che Io vi dico

sono .spirito e vita»? ovvero indifferenti e refrattari a que-

sto supremo e difficile discorso, facili disertori dal convi-

to del Regno di Dio, a cui tutti siamo invitati? La questio-

ne, come sapete, è estremamente grave.

Nell’Eucaristia possiamo considerare tre aspetti: primo,

ciò che si vede: il pane e il vino; secondo, ciò che si crede

ed è raffigurato nelle apparenze del pane e del vino; e

‘che è in realtà il Corpo e il Sangue di Cristo; il terzo, ciò

che significa questa esibizione del Corpo e del Sangue di

Cristo sotto le figure di pane e di vino... ,

Cristo usando della sua divina potenza, si è rivestito di

queste apparenze per affermare nel modo più espressivo

ed evidente, che Egli vuol essere alimento interiore, mol-

tiplicato per tutti. Ha voluto parlarci per via di segni per

farci comprendere che Egli è il Pane, che Egli cioè è il cibo

disponibile e insostituibile dell’umanità redenta.

Tratto da Paolo VI e l’Eucaristia

Il mistero eucaristico



Alle ore 10.00 del 19 novembre u.s.,
un folto gruppo di rettori e collabo-

ratori di santuari della Calabria, convocato
da mons. Carmelo Perrone, rettore del
Santuario della Madonna del Pettoruto in
San Sosti (CS) e delegato del Collegamen-
to Santuari per la regione Calabria, si è
riunito per l’incontro di autunno nella
“Casa Nazareth” Madre di Dio - Villarosa
di Decollatura (CZ). Ad accogliere i parte-
cipanti  è stato il direttore della casa, don
Antonio Stranges, con il suo sorriso e la
sua fraterna accoglienza e disponibilità,
assieme alle Suore Figlie della Carità del
Preziosissimo Sangue. 

Dopo un buon caffè e un momento di
preghiera con la celebrazione dell’Ora
Media, don Carmelo ha aperto l’incontro
dando il saluto e il benvenuto a tutti i pre-

senti e all’Arc. Mons. Giuseppe Agostino,
vescovo delegato dalla Conferenza Epi-
scopale Calabra per i Santuari.

“Siamo chiamati, ha detto don Carme-
lo,  a interrogarci su quale pastorale attua-
re nei nostri santuari, in relazione alla
Chiesa di Calabria, una pastorale inserita
nella storia della Calabria e che dia delle
risposte concrete alle domande  dei nostri
fratelli presi da una forte insoddisfazione
e da un insistente bisogno religioso”.

Quale Liturgia, quali iniziative pastora-
li particolari per il sacramento della peni-
tenza, come esprimere la pietà popolare,
quale pastorale per la Chiesa  Locale in
Calabria. E’ stato appunto mons. Agostino
a dare una risposta a questi e ad altri inter-
rogativi, svolgendo con la sua abituale
chiarezza e competenza il tema che egli

CC
OO

LL
LL

EE
GG

AA
MM

EE
NN

TT
OO

RR
EE

GG
IIOO

NN
AA

LL
EE

SS
AA

NN
TT

UU
AA

RR
II

24 La Madonna

Convegno Rettori e Operatori 
dei Santuari della Calabria

Carissimi Confratelli,
è da molto tempo che non ci incontriamo, per stare qualche ora insieme, per pregare, per riflet-
tere, per scambiarci idee ed esperienze nuove.
I nostri Santuari continuano a crescere nel loro ruolo di Centri di spiritualità e di accoglienza, di
luoghi privilegiati dell’incontro con Dio, sosta dove ognuno di noi può scoprire la propria eminen-
te dignità di figlio o figlia di Dio. 
Forse è il momento di confrontarci su come i nostri Santuari possono o devono collocarsi nella
pastorale della Chiesa in Calabria. Sarà appunto questo il tema dell’incontro, voluto dal nostro
Vescovo Delegato della CEC per i Santuari,  S. Ecc. Padre Arcivescovo Giuseppe Agostino.
Questo tema è in sintonia anche con il prossimo Convegno Nazionale dei Rettori dei Santuari, che
si terrà a Bitonto (BA) dal 22 al 25 novembre 2004, il cui tema sarà:”La Domenica nei Santuari: Qua-
le Pastorale?” Segno evidente che si è alla ricerca di una pastorale che collochi i Santuari, con una
posizione propria e specifica, nella Chiesa, nel caso nostro nella Chiesa in Calabria.
Fraternamente sei invitato e pregato a intervenire all’incontro dei Rettori dei Santuari del-
la Calabria che si terrà a CASA  NAZARETH DI VILLAROSA, presso Acquavona di Decolla-
tura il 19 novembre 2004 alle ore 10.00 sul tema:

“I SANTUARI NELLA PASTORALE DELLA CHIESA IN CALABRIA” 
L’importanza del tema e la presenza dell’Arcivescovo Agostino ci incoraggiano a partecipare. 
In attesa di incontrarci, con cordialità.
San Sosti-Pettoruto, 1 nov. 2004
Solennità di Tutti i Santi

Il Delegato del Collegamento Nazionale
don Carmelo Perrone



stesso aveva proposto e cioè: “I Santuari
nella pastorale della Chiesa in Calabria”.

Superando l’aspetto devozionale, socio-
logico, turistico ed economico, Mons. Ago-
stino ha ben illustrato il valore e il fine dei
Santuari, come luoghi di convocazione
catartica, di ricarica di evangelizzazione. I
santuari come segni di una presenza, di
valenza sacramentale, di preghiera, di gra-
zia, espressione del progetto di Dio in noi.
I santuari, ha continuato l’oratore sono le
braccia di Dio che aspetta l’uomo, luoghi
della Parola, della Liturgia, dei sacramenti,
luoghi della gratuità e dell’amore di Dio,
luoghi di incontro nella carità.

Da qui il santuario deve entrare nel
popolo calabrese non solo con il pellegri-
naggio e la pietà popolare, ma con una
prospettiva pastorale capace di assumere,
di purificare ed elevare.

Alla conferenza è seguito un fraterno
dibattito, da cui è scaturita una serie di
suggerimenti ed iniziative: i santuari siano
luoghi di cultura, centri dove si tenga la
“Lectio Divina” ben preparata, dove si

offra un idoneo servizio del sacramento
della riconciliazione, dove si attuino ini-
ziative per la gioventù e si progetti una
promozione di carità. In particolare è stato
chiesto il coinvolgimento dei parroci, che
sia il santuario ad essere convocante, che
emerga il carisma e l’identità propria di
ogni santuario, che venga trasmessa e fat-
ta conoscere e che si programmi una
pastorale che rispecchi la propria identità,
collegata nella e per la Calabria. Si è chie-
sto inoltre che il Collegamento regionale si
più strutturato e che si stampi un foglio di
collegamento tra i rettori.

Al pranzo, con cui è terminato l’incon-
tro, c’è stata anche  la presenza di S. Ecc.
Mons. Luigi Cantafora vescovo di Lametia
Terme, nella cui diocesi si trova “Casa
Nazareth” e assieme a S. Ecc. l’Arc. Giu-
seppe Agostino, hanno augurato buon
lavoro a tutti i rettori e collaboratori pre-
senti, che si sono salutati con il proposito,
che scaturisce da un desiderio  comune, di
riunirsi con più frequenza.

di Carmelo Perrone

La Madonna  25

CC
OO

LL
LL

EE
GG

AA
MM

EE
NN

TT
OO

RR
EE

GG
IIOO

NN
AA

LL
EE

SS
AA

NN
TT

UU
AA

RR
IIP R O G R A M M A

Ore 10.00 Arrivi
Ore 10.30 Celebrazione delle LODI
Ore 10.45 Introduzione di Don Carmelo Perrone
Ore 11.00 Relazione di S.Ecc. Mons. Padre Arc. Giuseppe Agostino sul tema: 

“I Santuari nella Pastorale della Chiesa in Calabria”
Intervallo
Ore 12.00 Interventi – Testimonianze – Esperienze sul tema

Varie: Eventuale pubblicazione di una Guida dei Santuari della Calabria e di un
Foglio di  Collegamento – Altro

Ore 13.30 Pranzo e partenza
—————————————————————
La Casa Nazareth di Villarosa presso Acquavona si raggiunge dall’ A3 uscita ALTILIA GRI-
MALDI- Proseguire per Soveria Mannelli, prendere poi la strada per Decollatura – Villarosa
si trova a 5 minuti da Decollatura: tel. 0968 205101 - tel. di don Carmelo: 0981 61090 -
3478655832



26 La Madonna

CC
OO

LL
LL

EE
GG

AA
MM

EE
NN

TT
OO

RR
EE

GG
IIOO

NN
AA

LL
EE

SS
AA

NN
TT

UU
AA

RR
II

Tema toccante e impervio; 
obbligato in questo anno, ma molto sottile 
(adatto più a cattedratici che a rettori. . . ).
Dividiamo questa relazione in due sezioni:
A. APPROCCIO ALLA TEMATICA
B. SVOLGIMENTO DELLA TEMATICA

A. APPROCCIO
Da tempo Maria è venerata nella chiesa come N. S.
del SS. Sacramento a Marino-Frattocchie, per es.,
reca in braccio Gesù Bambino che regge il calice
con l’ostia.
Nella basilica di Lourdes è raffigurato S. Giacinto
che sorregge l’Euc. e l’immagine della Madonna. Il
Beato Angelico ha fatto partecipare la Madonna
all’istituzione dell’Euc., infatti l’ha posta in un ango-
lo del Cenacolo. 
L’iconografia è molto varia, Maria spesso adora
l’Eucarestia.

1. NUOVO TRATTATO
Nel De Beata del Conc. Vaticano II non trovia-

mo questo tema.
Neanche nella Marialis cultus di Paolo VI. 
E neanche nel Catechismo Chiesa Cattolica.

Nell’Enciclica Redemptoris Mater di Giovanni Pao-
lo II (25.3.1987) c’è questo passaggio: Ben a ragio-
ne la pietà del popolo cristiano ha sempre ravvisa-
to un profondo legame tra la devozione alla Vergi-
ne santa e l’Eucarestia. E’ un tema rilevabile nella
liturgia occidentale e orientale, nella tradizione del-
le famiglie religiose, nella spiritualità dei movimenti
contemporanei, anche giovanili, nella pastorale dei
Santuari mariani. E concludeva: Maria guida i fede-
li all’Euc. (n.44). 

Con la Lettera Ap Rosarium Virginis Mariae (16
ott. 2002) il Papa inserisce nel Rosario i Misteri del-
la Luce; il V è proprio l’istituzione dell’Euc. Il 17 apri-
le 2003, nell’Enciclica Ecclesia de Eucaristia (Ede)
troviamo l’intero capitolo VI dedicato a questo

tema.: Alla scuola di Maria donna eucaristica. Ecco-
ne alcuni passaggi: inserito tra i misteri della luce
anche l’istituzione dell’Euc.. In effetti Maria ci può
guidare verso qúesto Santissimo Sacramento, per-
ché ha con esso una relazione profonda. A prima
vista, il Vangelo tace su questo tema. Nel racconto
dell’istituzione, la sera del Giovedì santo, non si par-
la di Maria. Si sa invece che era presente tra gli
Apostoli, concordi nella preghiera (At.1,14) nella pri-
ma comunità radunata dopo l’ascensione in attesa
della Pentecoste. Questa sua presenza non potè
certo mancare nelle celebrazioni eucaristiche tra i
fedeli della prima generazione cristiana, assidui nel-
la frazione del pane (At. 2,42) Ma al di là della sua
partecipazione al convito euc, il rapporto di Maria
con l’Euc. si può indirettamente delineare a partire
dal suo atteggiamento interiore. Maria è donna
eucaristica con l’intera sua vita. La Chiesa guardan-
do a Maria come suo modello, è chiamata ad imi-
tarla anche nel suo rapporto con questo Mistero
santissimo (53).

2. APPROFONDIMENTI 
° Il mirabile inno euc. Ave verum, adombra il rap-
porto o l’identificazione tra il vero Corpo di Gesù
nell’Euc. e il corpo di Gesù nato da Maria? Fino a
che punto c’è identificazione tra i corpo reale fisico
di Cristo e il corpo reale eucaristico?
° D. Berretto afferma (Maria la serva del Signore,
Napoli 1988 - 432): E’ consolante constatare la
mirabile mutua immanenza tra la SS. Euc. e Maria
SS. in Gesù, realmente presente nella SS. Euc., é
in qualche modo fisicamente presente la Madre,
perché la vita umana fisica del Figlio divino è frutto
mirabile della maternità divina di Maria.
Siamo d’accordo?
- C’è chi afferma che Maria è Madre dell’Euc.
- Maria durante i novi mesi della gestazione è il pri-
mo tabernacolo della storia?
- Maria è (eucaristicamente parlando) l’Ostensorio
di Gesù?

MMaarriiaa ee ll’’EEuuccaarreessttiiaa

L’incontro dei Rettori dei Santuari del Lazio
si è tenuto Martedì 8 marzo 2005, 

presso il Santuario - Basilica Madre del Buon Consiglio 00030 Genazzano (Roma)
L’incontro dei rettori è iniziato alle ore 10,30 col seguente O.d.g.

1. Momento di preghiera/visita al Santuario; 2. Maria e l’Eucarestia (P.Amedeo Eramo); 3. Con-
siderazioni pastorali; 4. Iniziative ed esperienze dei nostri santuari; 5. Presentazione della rivista La
Madonna con gli Atti 39° Convegno dei Rettori a Bitonto (Bari); 6. Varie ed eventuali.

Momento centrale dell’incontro è stata la relazione tenuta da Padre Amedeo Eramo che pubbli-
chiamo per intero:



La Madonna  27

B. SVOLGIMENTO DEL TEMA
Per arrivare a chiarire, distinguiamo tre aspetti: 
MARIA L’INCARNAZIONE E L’EUC.
MARIA E IL SACRAMENTO DELL’EUC. (Istitu-
zione e vita sacramentale)
MARIA E LA SUA VITA EUC.

1. MARIA, l’INCARNAZIONE e l’EUC.
Maria - insegna il Papa nell’Enciclica lodata - ha

esercitato la sua fede euc. prima ancora che l ‘Euc.
fosse istitutita per il fatto di aver offerto il suo grem-
bo verginale per l’Incarnazione del verbo di Dio.
L’Euc., mentre rinvia alla Passione e alla Resurre-
zione, si pone al tempo stesso in continuità con l’In-
carnazione. Maria concepì nell’Annunciazione il
Figlio divino nella verità anche fisica del corpo e del
sangue, anticipando in sé ciò che in qualche misu-
ra si realizza sacramentalmente in ogni credente
che riceve, nel segno del pane e del vino, il corpo e
il sangue del Signore. Quando nella Visitazione
porta in grembo il Verbo fatto carne, Ella si fa in
qualche modo tabernacolo - il primo tabernacolo
della storia - dove il Figlio di Dio, ancora invisibile
agli occhi degli uomini, si concede all’adorazione di
Elisabetta, quasi irradiando la sua luce attraverso
gli occhi e la voce di Maria (55).

Ritengo giusto concludere che Maria con l’In-
carnazione diventa causa remota e fondante del-
l’Euc. Remota perché verrà istituita dopo molti anni.
Fondante perché senza l’Incarnazione nel seno di
Maria il Verbo non avrebbe avuto il vero corpo che
adoriamo nel Sacramento SS.mo.

Inoltre Maria con l’Incarnazione diventa non
solo Madre del Figlio di Dio, ma anche dell’unico ed
eterno Sacerdote che offre e si offre come vittima
d’amore all’eterno Padre Redemptoris Mater (altra
enciclica ,come sapete, di Giovanni Paolo II). E sul
Calvario sarà eroicamente unita al Figlio nell’immo-
lazione e nel martirio. Poi ne riparleremo.

2. MARIA E IL SACRAMENTO DELL’EUC.
Il Papa ha accennato al dato biblico. E’ molto

improbabile che a Cafarnao Maria abbia ascoltato il
discorso di Gesù sul Pane vivo.

Sull’Ultima Cena, il silenzio degli Evangelisti è
innegabile. Ma riapre l’ipotesi qualche artista., per
se, il B. Angelico, che pone in un angioletto del
Cenacolo una discretissima Maria.

E a Gerusaleme, dopo la Resurrezione di
Gesù? Torniamo all’analisi del Papà: Come imma-
ginare i sentimenti di Maria nell’ascoltare dalla boc-
ca di Pietro, di Giovanni, Giacomo e gli altri Aposto-
li le parole dell’ultima Cena Questo è il mio corpo
dato per voi?

Quel corpo dato in sacrificio e ri-presentato nei

segni sacramentali era lo stesso corpo concepito
nel suo grembo! Ricevere l‘Euc. doveva significare
per Maria quasi un riaccogliere in grembo quel cuo-
re che aveva battuto all’unisono col suo e un ri-vive-
re ciò che aveva sperimentato in prima persona
sotto la croce (56).

3. MARIA E LA SUA VITA EUCARISTICA
Maria fece sua la dimensione sacrificale dell

‘Euc, con tutta la vita accanto a Cristo e non solo sul
Calvario, insegna il Papa. Quando portò il bimbo
Gesù al tempio per offrirlo al Signore si sentì annun-
ciare dal vecchio Simeone che sarebbe stato
segno di contraddizione e che una spada avrebbe
trapassato anche l’anima di lei. Era preannunciato
così il dramma del Figlio crocifisso; in qualche
modo era prefigurato lo stabat Mater della Vergine
ai piedi della croce.

Preparandosi giorno per giorno al Calvario,
Maria vive una sorte di Eucarestia anticipata, si
direbbe una comunione spirituale di desiderio e di
offerta, che avrà il suo compimento nell’unione col
Figlio nella passione; e si esprimerà poi, nel perio-
do postpasquale, nella sua partecipazione alla
celebrazione euc, presieduta dagli Apostoli, quale
memoriale della passione. (5)

Il Vat. II aveva chiamato Maria socia generosa
del tutto eccezionale... Col soffrire col Figlio suo
morente in croce, cooperò in modo tutto speciale
all’opera del Salvatore, coll’obbedienza, la, fede, la
speranza e l’ardente carità... Madre per noi nell’or-
dine della grazia (De Beata 69).

In precedenza il Concilio aveva insegnato: La B.
Vergine serbò fedelmente la sua unione col Figlio
sino alla croce dove se ne stette in piedi soffrendo
profondamente col suo Unigenito e associandosi
con animo materno al sacrificio di Lui, amorosa-
mente consenziente all’immolazione della vittima
divina da Lei generata (ib 58).

Re dei Martiri Gesù, Maria Regina dei Martiri,
vittima d’amore insieme al suo Figlio. Martirio non
solo con la morte ma con un dolore che può causa-
re la morte. S. Tommaso ribadisce che l’obbedien-
za usque ad mortem è martirio. 

Maria ebbe il più lungo e il più grande martirio.
S. Alfonso de’ Liguori (Glorie di Maria, disc, 9).

Conclusione:
- Maria accoglie il Verbo di Dio che diventa carne

in Lei; 
- adora e partecipa al Sacramento dell’amore che   

si dona; 
- offre e si offre specialmente sul Calvario insieme
al suo Unigenito Re dei Martiri come vittima e 
Regina dei Martiri.

Amedeo Eramo, osa

CC
OO

LL
LL

EE
GG

AA
MM

EE
NN

TT
OO

RR
EE

GG
IIOO

NN
AA

LL
EE

SS
AA

NN
TT

UU
AA

RR
II



28 La Madonna

Giovanni Paolo II, il 17 Aprile,
Giovedì Santo 2003, XXV del suo Pon-
tificato, faceva dono ai vescovi, ai pre-
sbiteri e ai diaconi, alle persone consa-
crate e a tutti i fedeli laici, di una Let-
tera enciclica sull’Eucaristia nel suo
rapporto con la Chiesa: Ecclesia de
Eucharistia ( EdE ). Nel corso dell’An-
no dell’Eucaristia, proclamato dal
Papa, Corrado Maggioni, della Con-
gregazione del Culto Divino e la
Disciplina dei Sacramenti, ci ha rega-
lato un bei libro, dal titolo: Eucaristia,
quasi a commento di quella Lettera di
Giovanni Paolo II.

In una breve Introduzione l’auto-
re offre la chiave di lettura quando
afferma che “l’Eucaristia sigilla la cari-
tà dì Cristo nel cuore della Chiesa sua
sposa”, e che questa “sigillatura”
eucaristica riverbera nove impronte
di un tutto che non è scomponibile :
“L’Eucaristia riverbera anzitutto lo
splendore dell’impronta di Cristo (1),
ma anche quello della Chiesa (2); il
fuoco che plasma il cuore e il corpo è
lo Spirito Santo(3); esemplare icona
eucaristica è Maria (4); la sigillatura
eucaristica è ritmata dalla domenica (5),
ravviva il dialogo di Dio con tutti i cre-

RR
EE

CC
EE

NN
SS

IIOO
NN

II

Corrado Maggioni, 
EUCARISTIA. 
Il sigillo sul cuore
della sposa. 

Paoline, 
MILANO 2005

CORRADO MAGGIONI

EUCARISTIA
Il sigillo sul cuore della sposa



denti (6) ; opera attraverso i santi segni
(7), insegna il servizio (8), alimenta la
vocazione e missione di ogni discepolo
di Cristo (9)-L’A. avverte poi che que-
sta sue pagine “non intendono pre-
sentare una riflessione completa sul
mistèro dei misteri, ma proporre
accenti di “spiritualità eucaristica”,
destinati alla meditazione personale o
a trarre spunto per un percorso di
catechesi che, in nove soste, aiuti a
lasciarsi irradiare la vita dalla Vita che
ha vinto la morte, aprendoci il varco
della beatitudine sponsale con l’Eter-
no” (p. 13)7 Di volta in volta, testi poe-
tici di suor Bianca Gaudiano arricchi-
scono questo scritto:

Presenza, O corpo prezioso. Rapisci,
Nella mensa di Maria, Sacramento della
festa. Eucaristia nella storia, Mensa sacra,
Nella piccolezza,. Ti adoro. Quéste nove
meditazioni eucaristiche di C. Mag-
gioni fanno eco alla voce di Giovanni
Paolo II nell’EdE : “Da quando, con la
Pentecoste, la Chiesa, Popolo della
Nuova Alleanza, ha cominciato il suo
cammino pellegrinante verso la patria
celeste, il Divin Sacramento ha conti-
nuato a scandire le sue giornate, riem-
piendole di fiduciosa speranza” (n. 1).
Da sapiente ed esperto mistagogo, l’A.
desidera aiutare sacerdoti e laici a sco-
prire tutte le ricchezze spirituali della
santissima Eucaristia, nella quale “ è
racchiuso tutto il bene spirituale della
Chiesa, cioè lo stesso Cristo, nostra
Pasqua e pane vivo che, mediante la
sua carne vivificata dallo Spirito San-
to e vivificante, da vita agli uomini”
(EdE, n.l). Queste di C. Maggioni sono
dunque pagine che vanno lette e
meditate con “intelletto d’amore”,
tanto sono dense di contenuto teolo-

gico e pastorale. Vi si impara a parte-
cipare all’Eucaristia “consapevolmen-
te, piamente e attivamente”.

Nel presentare questo libro ai let-
tori della nostra rivista, piace sottoli-
neare le pagine che l’A. dedica all’im-
pronta mariana dell’Eucaristia (pp. 76 -
92) e che riflettono chiaramente il
capitolo sesto della EdE di Giovanni
Paolo II, sotto questi cinque titoletti:
L’ora “eucaristica” di Nazaret, L’ora
“eucaristica” della croce; L’ora “eucari-
stica” di Pentecoste; II profumo maria-
no dell’Eucaristia; II vincolo eucaristi-
co tra Madre e figli. Piace anche ripor-
tare il relativo testo poetico di B. Gau-
diano: Nella mensa di Maria.: “Carne
tessuta nel grembo della Vergine, -
nutrita dal suo latte di tenerezza - nel
suo corpo e nel suo sangue, - vestita
perfetta nel lino castissimo, - ammira-
ta e rimirata dalla Madre - nel presepe
e nell’infanzia, - contemplata al Gior-
dano e al Tabor, - avvilita tra spini, fla-
gelli e croce, - annientata. - Carne
misteriosa, fatta pane, fatta vino, -
deposta nella madia della terra - dagli
apostoli, - carne adorata nel brivido
della risurrezione, - nella divina bel-
lezza, - rimani. Eucaristia di Dio,
Figlio, “ nella mensa materna di Maria
profumo etemo del suo giglio”.

Leggendo questo pregevole
scritto, mi son tornate a mente le bre-
vi pagine che U.M. Gebhard scrisse
nel lontano 1922 su la lampada del
Santissimo”, come traccia di predica-
zione e meditazione mariana ( rivista
Regina dei cuori., pp. 173 -174). Dice-
va: “ La lampada del Santuario tiene
sempre compagnia a Gesù, sempre
arde, arde perché nutrita, arde con-
sumandosi”.

La Madonna  29
RR

EE
CC

EE
NN

SS
IIOO

NN
II



“Maria in mezzo a noi, miracolo del
Divino Amore” è il titolo di in tascabile
scritto dall’Oblato don Ornar Giorgio Dal
Pos e stampato nell’aprite del 2004. Vi pre-
senta il Carisma del Fondatore dell’Opera
della Madonna del Divino Amore nelle sue
diverse sfaccettature. Poiché esso si incen-
tra nette parole dell’Annunciazione “Ecco
l’ancella del Signore, sia fatto di me secon-
do la tua parola (Lc 1,38) ne fluisce un sus-
seguirsi di riflessioni esegetiche, liturgiche
e pastorali, orali ed anche scritte, di don
Umberto, valide per tutti i membri della
sua Opera ed anche per le persone devote
della Madonna. Il distintivo di questo
tascabile sta nel fatto che l’autore riesce a
coinvolgere chi legge e a sollecitarlo a per-
sonalizzare le sue riflessioni sul come
conosce ed amare Maria. Lo dice bene nel-
la prefazione, il 25 marzo 2004, il Presiden-
te degli Oblati don Fernando Altieri:

“Don Giorgio in questo tascabile fa un
concentrato del libro Carisma e Spiritualità.
Sono paginette da meditare e rimeditare

una dopo l’altra alfine, sostando alla luce
del carisma ciascuno si interroghi come lo
vive individualmente e a livello comunita-
rio, se ha bisogno di convertirsi ad esso e di
cambiare stile di vita per testimoniarlo
presso i confratelli e le consorelle e nel suo
campo di apostolato”. Dalla sua lettera
emerge come fondamentale e prioritaria la
realizzazione dello spirito di comunione,
attraverso il suo esercizio costante in tutte
le comunità. Solo da questa realtà di “uni-
tà” vissuta, di cui il padre ha fatto il vessil-
lo del suo carisma, si può giungere meglio
a “conoscere e far conoscere, amare e far
amare la Madonna, costi quello che costi,
fino alle estremità della terra”.

Lo stile dell’autore si esprime attra-
verso capitoletti con titoli, talora inaspet-
tati, e contenuti essenziali e pratici. La let-
tura e piacevole ma quasi costringe chi
legge a procedervi lentamente perché
punteggiata da “input” che non è facile
oltrepassare oltre senza aver fatto prima
una sosta meditativa.

30 La Madonna
RR

EE
CC

EE
NN

SS
IIOO

NN
II

L’EUCARISTIA. 
LA MADONNA
E DON 
UMBERTO TERENZI 
Riflessioni sul mistero
eucaristico
alla luce del Carisma
del Servo di Dio don
Umberto Terenzi

A CURA DI DON OMAR GIORGIO DAL POS, O.F.M.D.A.

Riflessioni sul mistero eucaristico
alla luce del Carisma

del Servo di Dio don Umberto Terenzi

A cura di don Omar Giorgio Dal Pos, O.F.M.D.A.

L’EUCARISTIA,
LA MMADONNA

E DDON UUMBERTO TTERENZI



La Madonna  31

“L’Eucarestia, la Madonna e don
Umberto Terenzi” è il titolo del secondo
tascabile dell’Oblato don Omar Giorgio
Dal Pos, stampato nell’ottobre del 2004.
Lo stile è sempre il medesimo in quan-
to si snoda in diversi capitoletti nei
quali, alla luce del carisma mariano del
Fondatore, l’autore porta chi legge
approfondire l’Eucaristia come Sacrifi-
cio di Cristo, comunione con Lui nella
Messa e inoltre come Ospite d’Amore
nell’adorazione del Santissimo Sacra-
mento. Don Giorgio procede il suo
lavoro presentando i diversi punti del-
la celebrazione, chiariti dalle norme e
dalle tradizioni liturgiche espresse dai
testi del Concilio Vaticano II e dalle
riflessioni di don Umberto, l’uomo
“Eucaristico”, che lascia come eredità
spirituale ai membri della sua Opera la
presenza quotidiana nella Messa e l’ora
di adorazione davanti al tabernacolo.

L’autore, nell’esprimersi, non ha
paura di servirsi di immagini molto
attuali e, in certo qual modo, sorpren-

denti, come quelle che si leggono nel
capitoletto “Il canone e la consacrazio-
ne” a pag.88: la consacrazione, attraverso
Gesù che si immola “liberamente” (cfr
canone II), è l’immediata comunicazione
con l’internet di Dio dove lampeggiano siti
celesti chiamati “Paradiso” e “Purgatorio”,
con i quali possiamo collegarci senza il
pericolo di essere disturbati dai virus del
peccato. E’ il mistero della fede, possibile
grazie alla presenza di Cristo risorto presso
il Padre, in attesa del suo ritorno sulla ter-
ra. Questa possibilità di restare collegati
anche con il Cielo amplifica immensamente
il sacerdozio battesimale dei fedeli e quello
ministeriale del celebrante, sempre in unità
con il Papa e il Vescovo della diocesi. E
genera in tutti noi la gioia di sentirci un
tutt’uno con Dio e con i fratelli. La “posta
elettronica” della Comunicazione dei Santi
funziona sempre e gratis da una parte e
dall’altra, basta deciderci di usarla spesso.

(cfr meditazione di U. Terenzi del 03.10.1968)

RR
EE

CC
EE

NN
SS

IIOO
NN

II

MARIA IN MEZZO A NOI,
MIRACOLO

DEL DIVINO AMORE
Riflessioni sul Carisma 

del Servo di Dio 
don Umberto Terenzi

A cura di don Omar Giorgio Dal Pos, O.F.M.D.A.

Riflessioni sul Carisma del Servo di Dio 
don Umberto Terenzi

A cura di don Omar Giorgio Dal Pos, O.F.M.D.A.

MARIA IIN MMEZZO AA NNOI,
MIRACOLO

DEL DDIVINO AAMORE



32 La Madonna

SCHEDA DI ISCRIZIONE

IL S O T TOSCR ITTO

R E T TO R E D E L SANTUAR IO

IND IR IZZO

C A P C ITTÀ PR O V

TE L E F O N O FA X

Chiede l’iscrizione del Santuario all’Associazione versando la quota annua di € 52,00
comprensiva dell’abbonamento all’organo di informazione “LA MADONNA”

Rinnova l’iscrizione del Santuario all’Associazione CNS versando la quota unica di € 52,00

Data............................................. Timbro e Firma

N.B. Spedire o inviare via Fax al n. 06.71353304 o alla seguente e-mail:
segreteria@santuariodivinoamore.it

(cognome) (nome)

NN
EE

WW
SS

-NN
EE

WW
SS IIll SSaannttuuaarriioo ddeellllaa MMaaddoonnnnaa ddeell DDiivviinnoo AAmmoorree 

ddii RRoommaa hhaa ddaattoo ssppaazziioo aa dduuee nnuuoovvee iinniizziiaattiivvee

Già da un anno, dall’Altare della
Madonna dell’Antico Santuario della
Madonna del Divino Amore di Roma,
viene trasmessa ogni giorno alle ore
09.00, in diretta, domenica esclusa, la
Santa Messa. Numerosi i riscontri po-
sitivi: malati, anziani, degenti in ospe-
dale fanno pervenire il loro grazie. La
Santa Messa è trasmessa su Sat 2000 e
su varie emittenti locali, per il Lazio è
possibile seguirla su Telelazio - Rete
Blu. Il sabato è  trasmessa anche per i
non udenti.

Sempre presso il Santuario della
Madonna del Divino Amore, Residen-
za “la Cometa”, è stato recentemente
aperto un Consultorio Psicologico e
Psicoterapeutico per la Vita Consacra-

ta. E’ possibile usufruire della struttu-
ra sia ambulatorialmente che con pe-
riodi di residenza. Il 25 aprile 2005.
S.E. Mons. Luigi Moretti Vicegerente
di Roma, ha presieduto la celebrazio-
ne della S. Messa per l’apertura. La
gestione dell’Oasi di Elim, questo è il
nome del Consultorio, è affidata all’O-
pera Salvatoriana. Per qualsiasi infor-
mazione o prenotazione rivolgersi a:

OASI DI ELIM
Residenza “la Cometa”
via del Santuario 10 - ROMA
Rettorato - tel. 06/97612477 oppure
D.ssa M. D’Angelica 339.7063464
www. salvatorianilaici. it 
e-mail: apvoc@salvatorianilaici.it



T’invoco, Signore,
ascolta la mia preghiera

O Signore Gesù, nostro Dio e Re-
dentore, rivelazione del Padre, nostro
fratello maggiore e amico nostro, fa che
noi ti possiamo conoscere!

Purifica gli occhi dell’anima nostra
affinché ti possiamo contemplare con
gioia; imponi silenzio agli strepiti delle
creature affinché senza ostacolo alcuno
possiamo metterci al tuo seguito.

Rivelati alle anime nostre come un
giorno ti rivelasti ai discepoli di Em-
maus, spiegando a loro le pagine sante
che parlavano dei tuoi misteri, e noi sen-
tiremo allora i nostri cuori “ripieni di ar-
dore” per amarti e per aderire a te!

Io credo. Signore Gesù, ma accresci
tu la mia fede!

Ho piena fiducia nella realtà e pie-
nezza dei tuoi meriti, ma corrobora tu
questa fiducia!

Io ti amo, o Signore, che ci hai mani-
festato il tuo amore in tutti i tuoi misteri,
ma rafforza tu il mio amore.

(C. Marmion, Cristo nei suoi misteri 1).

la
Madonna

Rivista di cultura mariana (bimestrale)
Organo del Collegamento Nazionale Santuari

Fondata nel 1953






